

# 封面



# 前言 (待发布)

注:此版仅为初步文字稿,未经讲者过目,供弟

兄姊妹作内部资料复习而用。

# 目录

| <b>第六章 圣灵的引导(1)</b> |                                       | 1   |
|---------------------|---------------------------------------|-----|
| 第一段 圣灵引导之序言         |                                       | 3   |
| 第二段 建造的活石           |                                       | 13  |
| 第三段 复活和十字架          |                                       | 21  |
| 第四段 属灵的工作           |                                       | 27  |
| 第七章 圣灵的引导(2)—       |                                       | 39  |
| 第一段 诗歌与引言           |                                       | 40  |
| 第二段 受膏的教会           |                                       | 49  |
|                     | <u> </u>                              |     |
|                     |                                       |     |
|                     | ─_<br>─_身体的生活                         |     |
|                     |                                       |     |
|                     |                                       |     |
|                     |                                       |     |
| <u></u>             |                                       |     |
| <u> </u>            | —身体的生活(续 <u>)</u>                     |     |
|                     | 21113-11 (9/                          |     |
|                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |     |
| <u> </u>            | <u> </u>                              |     |
|                     |                                       |     |
| 第三段 擘饼与教训           |                                       | 133 |

|   | 第四段  | 交通祈祷相爱            |                     | 140 |
|---|------|-------------------|---------------------|-----|
| 爭 | 至 章十 | <b>圣灵的引导(5)</b> — | — <b>身体的生活</b> (见证) | 150 |
|   | 第一段  | 见证一               |                     | 152 |
|   | 第二段  | 见证二               |                     | 165 |
| 穿 | 十一章  | 圣灵的引导(6)-         | ——身体的职事(上)          | 188 |
|   | 第一段  | 诗歌与祷告             |                     | 189 |
|   | 第二段  | 圣灵的引导             |                     | 194 |
|   | 第三段  | 受膏的三职分            |                     | 205 |
|   | 第四段  | 祭司的职分             |                     | 219 |
| 穿 | 9十二章 | 圣灵的引导(7)-         | ——身体的职事(下)          | 232 |
|   | 第一段  | 受膏的先知             |                     | 234 |
|   | 第二段  | 受膏的君王             |                     | 251 |
|   | 第三段  |                   |                     | 261 |

# 第六章 圣灵的引导(1)



徒1:8「但圣灵降临在你们身上,你们就必得着能力。并要在耶路撒冷,犹太全地,和撒玛利亚,直到地极,作我的见证。」

约16:13「只等真理的圣灵来了,他要引导你们进入一切的真理。因为他不是凭自己说的,乃是把他所听见的都说出来。并要把将来的事告诉你们。」(这里我们按原译,他要引导你们"明白"一切的真理,其实原文是"进入"一切的真理。)

林前 12:12-13「就如身子是一个,却有许多肢体。而且肢体虽多,仍是一个身子。基督也是这样。我们不拘是犹太人,是希利尼人,是为奴的,是自主的,都从一位圣灵受洗,成了一个身体,饮于一位圣灵。」

## ♦ 祷告

主,我们向祢感恩,带领我们来到第六堂的交通。

感谢祢,不只把异象摆在我们面前,不只把真道摆在我们面前,祢更把圣灵的引导摆在我们面前。今天教会的建造,圣灵是保惠师,圣灵是总管。主,让教会能尊重圣灵的权柄,让教会到处都能够有圣灵做我们的牧者,作我们的领头人。主,祢在我们中间作引导的工作,不只让我们能够明白这一个道理,祢也带领教会进入实际。

我们谢谢祢。祝福我们第二堂的交通,继续与我们同在,开 我们属灵的悟性。虽然看不见祢,但是感谢祢,圣灵是我们可以 感受得到,也能够跟得上的。我们感谢祢,祢乐意作我们的保惠 师,作我们的引导者,祢与教会同在。

奉主耶稣基督宝贵的名, 阿们!

## ◆ 信息

# 第一段 圣灵引导之序言

#### 荣耀教会的初思

--建造进深之路

使徒行传 - 圣灵的水流

1. 异像的开启 行传的中心(徒9-11)

2. 真道的建造 行传的深入(徒13-28)

3. 圣灵的引导 圣灵的行传(徒1,13)

徒1:8 但<mark>圣灵</mark>降临在你们身上,你们就必得著能力,并要在耶路撒冷、犹太全地, 和撒玛利亚,直到地极,作我的见证。

我们来到第六堂。前面两堂讲到异象,三堂讲到真道。我们 要来到最后第三个题目。

异象好像是那个中心,圣灵的工作让我们能看见基督。这个异象可以是大,也可以是小。但是异象的目的、属灵的价值就是,它把天上的基督、属天的基督,把圣灵中的基督,不断地向我们打开。这个是圣灵工作的核心。如果我们把异象当成是奢侈品,当成是可选项,那么我们对圣灵的工作就失去它正确的领会。

今天这个时代是圣灵的时代。基督升到天上,然后圣灵降下。 圣灵主要的目的,就像老仆人一样,要为着主人的儿子来作见证, 要在利百加的面前,把以撒是怎样的一位,来告诉利百加,这是 圣灵的工作。

所以, 如果我们要来看成熟的教会, 如果我们要来思想荣耀

的教会,我们就知道圣灵池最中心的工作,就是把对基督的看见 交通给教会,把对以撒的认识,把以撒是怎样的一位,把它传递 给利百加。

教会、基督徒,当我们听见了(老仆人/圣灵)说「我主人将他一切所有都给了这个儿子」,那么利百加她的心就归给以撒,「虽未见他却是爱他」。所以,如果没有今天异象的开启,教会的爱就不够,就没有对于以撒的爱。但是因为圣灵不断的把基督开启给我们,把基督的丰富、基督的慈爱、基督的恩典开启给我们,所以这一个认识不是教义性的,这个不是道理、知识的,这个首先是在灵里面。

所以我们亲近主,包括我们擘饼,弟兄姊妹,对于基督的认识,是从哪里来的?很多时候是在饼和杯面前来的。如果我们在饼杯面前得不着异象,那么我不知道教会在哪里可以得着异象。擘饼聚会很重要的。当然我们讲的是成熟的教会。在擘饼聚会中你可以看见对主的认识,借着弟兄姊妹的祷告,借着圣灵的运行,一周复一周,但是教会对于复活基督的认识,在擘饼聚会中你可以看得出来在扩充,那就是荣耀教会的记号。

但是光有异象的开启,不扎实。异象的开启,你不需要读很多书,你不需要花很多的功夫,你不需要流泪撒种——我们可以这么说,异象的开启,神恩待谁就恩待谁;怜悯谁就怜悯谁。如果教会在一个对的地位,在正常的光景里面,就应该常常天是打开的。

但是,教会的中心不是体现在你有没有异象,而是有了异象以后(要带进建造)。今天擘饼聚会,我们好像余音绕梁,回肠荡气,但你不能只停留在那个感觉里面。有了异象以后,要把我们带进真道的建造。真道的建造不是真道的享受。真道的享受,你只要主日带着耳朵来就好了。回去你说,"哎呀,今天好像与

主很亲密,一天主的同在都那么明显"。这个谈不上真道的建造, 这不过是异象的开启。

但是你回去,把今天所讲的圣经反复地读、反复地读,你查查资料,你还在那里思想,(这是)真道的建造了。主要带领我们走的路,是开启、然后真道的建造。所以讲到真道的建造,就不是那么舒服的了。你真的就好像进到学校里面去。学校里面是有章法的,有课程表的,然后有不同的学科的,然后要考试要检查的。我们没有讲到考试检查,但是我们希望能把这个感觉传递给弟兄姊妹。

异象,如果我们忠心的话,就要问我们,我们在真道上的态度,我们在真道上的丰满度是与异象相称的。如果我们说我们有高大的异象,你把你对神道的认识拿给我看。我们一看,就能看出,异象的高大有没有真道的支撑。如果没有真道的支撑,再高大的异象,(保罗说,「我没有违背那从天上来的异象」)如果道跟不上,我们就违背了那从天上来的异象。

有了一点道的追求,并不代表教会就丰富。我们讲到道和灵 是平衡的,所以第三点,很重要的一点,我们要补上去的。从范 围来说,道的范围比较小,但是圣灵的范围就比较大。

灵可以很活的,但是生命的程度,弟兄姊妹,有一个基本的辨识。灵,很多弟兄姊妹挂在口上,"我里面觉得",这是个好习惯。但是里面觉得,不够,我们要学习里面觉得,但是像我们这次所说的,圣灵的工作要有异象,要有真道,你再来学习里面的觉得。不然的话,里面的觉得是要学,但是它不可靠。很多弟兄姊妹刚刚信主以后就学习平安,平安你就去做,但是什么叫平安?

当你(面对)两份工作,一份工作收入比较多,一份工作收入比较少,很多人就是因为收入多,他平安,就选了收入多的。

(面对)两位姊妹,就是因为你是外貌协会的,所以你觉得哪一个比较顺眼,你就觉得哪一个比较平安。所以,弟兄姊妹,里面觉得不可靠。

我们里面的感觉,生命的感觉,要看你有没有经过足够的学习。更成熟的圣灵的带领,更成熟的圣灵的充满,我们说需要第一有异象,第二有真道,然后第三有圣灵的引导。

我们回到《使徒行传》来,这三个重点: 异象的开启,是《使徒行传》9章到11章,从《使徒行传》的中心来看异象的开启;然后《使徒行传》13章到28章,从《使徒行传》的深入来看真道的建造;第三个题目可以说是最容易的题目,整本《使徒行传》乃是圣灵的行传,所以从整本《使徒行传》来看圣灵的引导。这是我们心里面很清楚的负担。

从《使徒行传》的中心来看异象的开启;从《使徒行传》的 深入来看真道的建造;然后从圣灵的行传来看圣灵的引导。

这三个题目里面,最难讲的当然是圣灵的引导。因为异象你能够说得出是什么。道,看得见摸得着,你能够说得出是什么。但是灵,就很抽象!所以你说。要明白神的旨意,这是一个很难的题目,本来应该是简单的题目、基本的题目。但是为什么我们觉得那么难?因为神和人分不清楚,灵在哪里不知道。

我们说,跟随圣灵的引导,口号都会讲的,漂亮话都会讲的。 我们要开同工会,都是把人的意思除掉,让神的意思(掌权)。 但是,实际有没有,一看就知道。我们的问题是,我们有圣灵引导的名词,但是我们缺乏圣灵引导的实际。所以我们靠主恩典, 我们要来看一看《使徒行传》的特点。

## 荣耀教会的初思

#### --建造进深之路

如何(更多)被圣灵充满?

如何在今日的基础上,进入圣灵更深的工作,带进荣耀的教会?

#### 使徒行传 - 圣灵的水流

徒1:8 但<mark>圣灵</mark>降临在你们身上,你们就必得著能力,并要在耶路撒冷、犹太全地, 和撒玛利亚,直到地极,作我的见证。

结47:9 <mark>这河水所到之处</mark>,凡滋生的动物都必生活,并且因这流来的水必有极多的鱼, 海水也变甜了。这河水所到之处,百物都必生活。

亚4:6 他对我说:「这是耶和华指示所罗巴伯的。万军之耶和华说:不是倚靠势力, 不是倚靠才能,乃是倚靠<mark>我的灵</mark>方能成事。

徒 1:8「但圣灵降临在你们身上,你们就必得着能力。并要在耶路撒冷,犹太全地,和撒玛利亚,直到地极,作我的见证。」 这个圣灵的能力是一个什么样的能力呢?

今天大家在观察打仗,我想这给我们一个很清楚的领会。《使徒行传》一章 8 节的能力,不是指着核武器的能力,不是指着最先进的导弹的能力。我们常常讲的能力是指着实力来讲的,不是,很清楚不是。如果圣灵降临在我们身上,我们得着能力的话,那么教会就要有军队了,教会就要掌握政权了,教会就要让国王来做长老了,那是我们常常想象的能力。

《使徒行传》一章 8 节讲的能力是什么能力? 「圣灵降临在你们身上,使你们得着能力」。为什么? 因为那个 the hostile

world 那个充满了敌意的世界,他们的人很多很多。可是教会的人呢?教会是小群,教会的人很少很少。在面临这样的悬殊的局面底下,你还能不断地打胜仗,在耶路撒冷打胜仗,在犹太全地打胜仗,在撒玛利亚打胜仗,在地极打胜仗。那个能力是什么能力?那是神的智慧的能力,那是神来引导我们。耶和华军队的元帅,像《约书亚记》一样,耶和华军队的元帅来引导我们制胜的秘诀。所以《使徒行传》一章8节的能力,主要是指着你有一个智慧、一个打胜仗的智慧,在两方力量相差悬殊的情况底下,你居然还能够以少胜多、以弱胜强、出奇制胜。

所以那个圣灵的能力是讲,圣灵怎么奇妙的引导我们。「我们四面受敌,却不被困住。心里作难,却不至失望。遭逼迫,却不被丢弃。打倒了,却不至死亡。身上常带着耶稣的死,使耶稣的生,也显明在我们身上。」(林后 4:8-10)所以当我们来看《使徒行传》、圣灵的行传的时候,圣灵的引导的那一个能力,如果我们跟随了圣灵的引导,我们就有了制胜的秘诀。

所以我想把这个题目稍微解释一下。我们想应该是圣灵的能力,如何得到圣灵的充满,圣灵的能力。但是你如果读整个的《使徒行传》,保罗是怎么到罗马去的?把福音传到罗马的军中,凯撒的家中有聚会,怎么做到的?不是因为他得着了一个秘密武器,得着了原子弹,得着了导弹,得着了飞机,不是!保罗是很稀奇的,就走在圣灵为他开的那一条路上。那个是圣灵的能力。

所以我们把它缩小,聚焦。今天最重要的就在这里,教会在这里,不是神要让每一个人变成圣灵充满的大汉、超级水手,不是!我们仍然是我们。但是教会胜过今天的这一个世界——卧在恶者手下的世界,有一个很重要的秘诀,就是你跟着祂的带领,如果我们能得着圣灵的引导,我们就得着圣灵的能力。我想我们从这个角度和弟兄姊妹来看《使徒行传》。

被圣灵充满,然后有恩赐,这一些当然也有。但是这不是我们要讲的重点,我们要讲的是,圣灵怎么样引导。有了异象,有了真道,今天我们要起来建造,你要顺服。一面是建造的图画,一面是军队的图画、征战的图画。

建造,你需要照着祂的设计,让祂做我们的 project manager, 让祂做我们的项目经理。祂来指导这个项目要怎么来做,那是建造。然后祂来做我们的元帅,祂来指导这个仗要怎么打,什么时候进,什么时候退,我们的精锐力量要放在哪里?从这个角度,如果今天教会能在圣灵的引导上有学习,那么异象、真道、圣灵的引导,你看到,教会就是这样被建造起来的。

我祷告了一下,我觉得可能要讲的东西很多,所以这也是我们不常容易深入的来看,圣灵在教会建造中祂是怎样挂帅的。

我们不知道要讲几堂,我想我今天就是把《使徒行传》的序 言分享给大家。

# 圣灵的引导(1)

#### --使徒行传之序言

徒1:8 但圣灵降临在你们身上,你们就必得著能力,并要在耶路撒冷、犹太全地, 和撒玛利亚,直到地极,作我的见证。

约16:13 只等真理的圣灵来了,他要引导你们明进入一切的真理;因为他不是凭自己说的,乃是把他所听见的都说出来,并要把将来的事告诉你们。(原文另译)

- (1) 器皿的预备 彼得身上圣灵的工作
- (2) 复活的开启 主复活后藉圣灵的工作
- (3) 十字架的原则 留在耶路撒冷领受圣灵
- (4) 属灵的工作 圣灵工作两段的起头

我们取了4个点,打开《使徒行传》第一章,我们能够看见, 圣灵在这里很清楚的把四个重要的原则给我们。 我们在我们的教会的侍奉中,尤其是《使徒行传》第一章跟第十三章是两个同工会,教会的侍奉聚会、教会的同工会。所以教会如果要跟随圣灵的引导,有一个聚会很重要,这个就是圣灵的引导。圣灵怎么引导我们,要看圣灵能不能得着我们的同工会,得着我们的侍奉聚会,这个是圣灵的引导。

在侍奉聚会里面,谁说了算?你一看就能够看出,我们有没有跟随圣灵的引导。

四个原则:第一个原则是器皿的预备,《使徒行传》1章到12章,很清楚的,圣灵有一个计划,就是这是彼得带头的一个阶段。彼得带头是带头,但是你读第1章到12章,其实是圣灵带头。彼得站起来,11个使徒们也站起来。声音是彼得的声音,但是器皿是12个器皿。这件事情,主在四福音里面预备了三年半。所以《使徒行传》能够有第1章到第12章,它有一个基础:没有彼得,可以说就没有《使徒行传》。

所以今天在我们开同工会的时候,这里面有一些——当然理论上,个个都是主所预备的器皿。但是如果是得胜者的原则,在这一群同工们当中,有一些,尤其是以彼得为代表的。这里面 12个人是主花了 3 年半,在他们身上经营的,在他们身上预备的,然后彼得作为代表。所以有《使徒行传》1 章到 12 章,你不要忘记《马太》、《马可》、《路加》、《约翰》,尤其是《使徒行传》第 1章是接着《约翰福音》21章。

《使徒行传》1章2章的彼得,就是《约翰福音》21章的彼得。圣灵也很奇妙,就在《约翰福音》的最后一章。本来《约翰福音》是应该是说约翰的,但是却讲到了彼得,因为用彼得作为四福音的收尾。主在彼得身上问他,「你爱我吗?」然后托付他,「你要喂养我的羊」,代表的是在四福音中,主在彼得身上、在12门徒身上工作。有了这个基础,圣灵的运行才有基础。所以我们

今天讲到圣灵引导的时候,其实第一个问题不是圣灵的引导,你 先不要讲圣灵,你先要问,器皿对不对?

我们认为,圣灵的引导告诉我,给我一个方程式,第一点、第二点、第三点、第四点,1234,我知道了,我回去就可以去做了。弟兄姊妹,如果是1234的,你绝对不在圣灵的引导当中。圣灵的引导可以用1234把它说出来。但是真正当祂引导我们的时候,你要跟随的是圣灵,你要跟随的不是1234。跟随圣灵的关键在什么地方呢?关键就在器皿。

所以在《使徒行传》以前,先有四福音。在《使徒行传》的彼得以前,先有四福音的彼得。所以圣灵在彼得身上的工作在前,圣灵的引导在后。我们永远要记得这个原则,你说我今天要知道圣灵的旨意。今天不是圣灵的旨意、圣灵的引导的问题,今天是主在你身上的功课,你接受了没有?如果我们接受了主在我们身上的功课,圣灵的引导,哪怕你领会错了,也很容易就纠正的,所以这是第一点,器皿的预备。

神的工作,在《使徒行传》开始,主有一个工作要显出来。 在主的工作显出来以前,先有一个被主制作的器皿,尤其是十字 架的时候,牧人被击打,羊都分散了。彼得和10个使徒,他们 在四福音最后的那个功课,不是成功通过考试的功课。但是那是 圣灵在他们身上工作的轨迹。就是因为在十字架他们失败了,经 过了考验以后,这个时候,神可以使用彼得。彼得就着他自己来 讲,他是软弱无力的,他是失败的。但是没有想到,这个时候就 是主可以使用彼得的时候,所以这是第一点,器皿的预备。

第二点:复活的开启。主不只在四福音中预备器皿,主也在那 40 天中开启门徒。所以圣灵降临下来有两个基础。这两个基础是主耶稣直接做的:第一,他带门徒,那是四福音中所做的;第二,他在复活以后,他继续地带门徒。

所以属灵上面,我们身上要有这两段。一段是主在我们身上做管教的工作,另一段主在我们身上做开启的工作。这个开启的工作是比较高的,是主复活以后所做的。先有主 40 天的教导,然后再有 10 天的祷告,圣灵才降临浇灌下来。所以主的工作,这是我们其实很不注重的,很容易遗漏的。

《使徒行传》第一章,可能你读过很多遍了,但是这里最重要的其实是主的工作。因为那个工作就是整个《使徒行传》的雏形。《使徒行传》的种子就是前面的 5 节,主耶稣是怎么在门徒身上工作的。后来你看圣灵怎么在人身上工作、教会中工作,完全是根据主耶稣在人身上的工作,这叫做复活的开启。

第三点:十字架的原则。主耶稣对门徒说:留在耶路撒冷,什么叫做留在耶路撒冷?那是十字架的原则。这在《路加福音》和《使徒行传》可以很清楚的看见。这是路加的 plan,路加的计划。路加在写《路加福音》的时候,他有一个中心思想的,这个中心思想就是耶路撒冷。路加在写《使徒行传》的时候,他也有一个中心思想的,这个中心思想就是耶路撒冷。

什么叫做耶路撒冷? 耶路撒冷是主耶稣丧命的地方, 耶路撒冷是初期教会保罗、雅各他们受逼迫的地方, 耶路撒冷也是保罗被捕、失去自由、被审问、被关押的地方, 刚开始关在耶路撒冷,后来到了该撒利亚, 所以耶路撒冷是十字架的原则。

我们要在圣灵的引导中。圣灵是把我们引向十字架,因为十字架把我们引到圣灵的充满。如果我们在圣灵的带领下,能进入到往前,到前面的十字架,我们才能够进入到前面的圣灵和建造。这是第三个,十字架的原则。

第四个,我们来看看这个同工会是怎么开的,我们称它为属灵的工作。这个侍奉聚会是一个圣灵掌权的侍奉聚会。所以《使徒行传》的一开始,至少有这4个原则,这是《使徒行传》第一

章很清楚的原则给我们。我们如果今天要跟随圣灵的带领,我们需要在器皿的原则里面,我们需要在开启的原则里面,我们需要在十字架的原则里面,我们需要在属灵的原则里面。

# 第二段 建造的活石

#### (1) 器皿的预备

#### --彼得身上圣灵的工作

#### 建造的活石

- 彼前2:4-5 主乃活石,固然是被人所弃的,却是被神所拣选、所宝贵的。你们来到 主面前,也就像活石,被建造成为灵宫,作圣洁的祭司,藉著耶稣基督奉献神 所悦纳的灵祭。
- 1) 石头 约1:42 于是领他去见耶稣。耶稣看著他,说:「你是约翰的儿子西门,你要遇见主 称为矶法。」(矶法翻出来就是彼得。)
- 2) 活石 太16:16-18 西门彼得回答说:「你是基督,是永生神的儿子。」耶稣对他说: 认识主 「西门巴约拿,你是有福的!因为这不是属血肉的指示你的,乃是我 在天上的父指示的。我还告诉你,你是彼得,我要把我的教会建造在 这磐石上;阴间的权柄(权柄:原文作门),不能胜过他。
- 3) 宝石 徒4:11-12 他是你们匠人所弃的石头,已成了房角的头块石头。除他以外,见证主 别无拯救;因为在天下人间,没有赐下别的名,我们可以靠著得救。 彼前1:9 并且得著你们信心的果效,就是魂的救恩(原文另译)。

第一点,我们稍微跟大家看一看。我们没有时间细看。彼得很重要的一段话,在《彼得前书》二章 4~5 节。我们这里讲到的是圣灵的引导和属灵的建造。为什么我们要讲圣灵的引导?我们要讲到属灵的建造,有真道的建造,那是一个层面,但是有属灵的建造。属灵的建造很重要的是你摸到圣灵的水流,你摸到圣灵的意思,然后行在圣灵的意思里面,行在圣灵的水流里面,那么你发现,就产生了建造。

彼得是怎么说的?为什么说到彼得?因为天国的钥匙是给彼得的。教会的诞生是在彼得的身上。彼得在《使徒行传》第二章,开了犹太教会的门,彼得在《使徒行传》第10章开了外邦人的门。这个器皿,他在主面前所领受的,很重要的就是《彼得前书》

二章 4~5 节。彼得说,「主乃活石。固然是被人所弃的,却是被神所拣选所宝贵的。你们来到主面前,也就像活石,被建造成为灵宫,作圣洁的祭司,藉着耶稣基督奉献神所悦纳的灵祭。」

彼得的名字是 Petrus,是石头的意思,所以彼得的道是石头的道。彼得说,主是活石,我们也像活石。如果我们来到主面前,来到活石的面前,我们也就像活石一样,成为建造的材料。目的是什么?目的要建成属灵的宫殿,属灵的殿、灵宫,做圣洁的祭司,奉献神所悦纳的灵祭。所以我们就知道这是彼得的特点。彼得自己讲到了活石。这就是彼得的特点。

所以,当我们看看圣灵在彼得身上的工作。当主遇到彼得的时候,主说你是约翰的儿子西门,你要称为矶法。主改彼得的名字。彼得原来是尘土。但是他遇见主以后,他就成了石头。矶法的意思,矶法是亚兰文,彼得是希腊文, Petrus,彼得的意思就是石头的意思。这个石头不小的,有大的石头像一座山,那就是大的石头。然后在山上的一块很大的石头,那叫做 Petrus,那叫做矶法。

主耶稣说,你会成为一块巨大的石头。不过教会是建造在好像山上,是在山上那一个磐石。但是彼得是那个山上的一块石头。我们每一个人,主都要说,"你要称为矶法"。我们就像雅各枕在石头下的那一块石头,等到他醒过来的时候,他把那块石头立起来,然后浇上油,他说这是神的家。如果我们身上有圣灵的浇灌,我们就是建造教会的材料。但是石头是石头,彼得没有说,"你们就像石头,就像彼得,被建造成为灵宫"。不,彼得是怎么说?彼得说,"你们像活石,被建造成为灵宫"。

所以当主初遇彼得的时候,彼得刚刚认识弥赛亚的时候,他 成了石头。我们也是一样,我们也都成了石头。但如果我们要成 为建造灵宫的石头,我们就需要圣灵在我们身上更深的工作。圣 灵在四福音里的工作,还是圣灵的工作,但是你也可以说,那就是主耶稣的工作,跟《使徒行传》里面圣灵进一步的工作是有区别的。你要进入到圣灵进一步的引导,进一步的工作,你先在圣灵这一步的工作中学习功课。这是圣灵,这就是彼得身上很重要的这个原则。

所以我们如果讲了寻求、明白圣灵引导的方法,我们讲了荣耀教会的方法,你不要忘记,你来,你发现行不通。为什么行不通?因为我们在这个阶段的功课可能还没有学好。彼得学的什么样的功课?简单的说从先是石头,再是活石,再是宝石。什么时候彼得是活石了?你看到什么时候主对彼得说,"建造教会"。主遇到彼得的时候,主就说"你是石头",但那个时候还没有讲到建造教会。但是什么时候主对彼得说,「我要把我的教会建造在这磐石上」,你知道那时候的彼得已经开始像活石了。「我们来到主面前,也就像活石」。我们怎么来到他面前?怎么像活石?我们对主有了认识,我们说「祢是基督,是永生神的儿子」。这时候彼得不仅遇见了主,彼得也认识了主。

说回到擘饼,在擘饼的时候,很多时候我们的祷告,我们不过就是遇见了主,得到祂的恩典,得到祂的赦免,在救恩当中。但是教会的擘饼聚会祷告中,要把我们对主的认识摆出来,这一个擘饼聚会就有活石的性质。

我们本来其实都是活石了,但是问题是像不像?我们像不像活石?彼得说,你们来到主面前,也就像活石。如果饼杯聚会里面,我们来到饼和杯,来到主面前,我们应该是什么?你听见那里的祷告和诗歌,应该是众活石的祷告和诗歌。所以饼杯的聚会,你应该看见灵宫在我们的中间。

那为什么有的比较明显,有的不明显?因为在乎我们里面,每一个人里面对于基督的认识。如果我们不是在传统,不是在责

任里面,不是好像不领饼杯我们心里就不平安,失去祝福了。但是如果众童女来到祂的面前,祂夺我们的心,在饼杯面前我们宣告,祂是怎样的一位主。祂是千万人中的第一人,如果在我们身上有对于祂的认识,那么主说,「我要把我的教会建造在这磐石上」。对于主的认识是宝贵的。

所以我们如果在真道上有一些追求,你对主的认识,当然很快就可以对主的认识有质的提高。但是彼得不仅要认识主,彼得也要接受主的考验。所以上文讲到,「祢是基督,是永生神的儿子」。所以「西门巴约拿,你是有福的」。下文,「撒旦,退我后边去」。为什么主那么严厉?因为这是彼得,因为这是要接受圣灵引导的器皿。接受圣灵的引导,建造神荣耀的教会,建造在圣灵中的教会的器皿,主就在彼得身上做活石的工作。

最后,到了四福音的最后,彼得经过一场大考。可以说彼得经过了剥夺。主耶稣上了十字架,彼得也可以说也上了十字架。彼得完全的失败,在彼得身上要打一个叉,等到彼得经过了试验,被主使用的时候,彼得在《使徒行传》第二章到第四章,这是彼得最初使圣灵使用他。在第四章,他说,「匠人所弃的石头成了房角的头块石头」。这个时候彼得因为经过了试炼,他从试炼中出来,所以他不仅是活石,他更是宝石。一直到他最后,《彼得前书》、《彼得后书》,彼得说,「得着你们信心的果效就是魂的救恩。这个信心的果效,尤其讲到信心的试验就是魂的救恩。

所以,你对基督有一点认识,真实的认识就是活石。但是宝石是根据我们对基督的认识,我们经过了圣灵在我们身上雕琢的工作、破碎的工作、压榨的工作。这个工作,彼得说,叫做 the salvation of the soul 魂的救恩。到了他晚年,他得着了信心的果效,就是魂的救恩。那个时候你可以说,宝石形成了。

所以从尘土到石头, 从石头到活石, 从活石到宝石。弟兄姊

妹,如果我们走在这样的一条路上,我们才是圣灵引导的器皿。 我不是说要把它定很高的标准。但弟兄姊妹,这个标准就是做门 徒的标准。

#### (1) 器皿的预备

#### --彼得身上圣灵的工作

#### 作门徒 - 圣灵的管制

太16:24-25 于是耶稣对门徒说:「若有人要跟从我,就当舍己,背起他的十字架来跟从我。因为,凡要救自己魂的,必丧掉它;凡为我丧掉魂的,必得著它。彼前1:8-9 你们虽然没有见过他,却是爱他;如今虽不得看见,却因信他就有说不出来、满有荣光的大喜乐;并且得著你们信心的果效,就是灵魂的救恩。

太14:30 只因见风甚大,就害怕,将要沉下去,便喊著说:「主啊,救我!」 - 自我的感觉 vs. 信心的眼睛

太16:22 彼得就拉著他,劝他说:「主啊,万不可如此!这事必不临到你身上。」 - 自我中心(体贴自己) vs. 体贴主的意思

太17:25 彼得说:「纳。」他进了屋子,耶稣先向他说:「西门,你的意思如何?世上的君王向谁征收关税、丁税?是向自己的儿子呢?是向外人呢?」

- 自作主张 vs. 先求问主

我们今天有没有忠心的走在门徒的路上?如果有,圣灵的引导一定是真实的。你如果有了,我们学我们的功课,圣灵的引导能把我们带进被神使用的下一个阶段,但是今天的问题是什么?圣灵要引导我们,因为荣耀的教会是神的目的,但是我们不让祂得着器皿。

四福音中彼得有许多的功课,我没有时间来看这些功课,这 些功课基本上就是 self,就是自我。

彼得里面应该有信心,所以他能走在海面上。但是在他自己里面,他有感觉的。所以当他看见那个浪大的时候,感觉主导了彼得的魂。当感觉主导彼得魂的时候,信心就漏掉,彼得就沉到水里面去。所以《马太福音》14章30节,「只因见风甚大,就害怕,将要沉下去,便喊着说:『主啊,救我!』」

我们如果要跟随圣灵, 你一定要有属灵的感觉。所以我们会

讲感觉,你会看,"哎呀,我里面平安不平安"。但是,我们的难处是在这里。我们的感觉到底是属灵的感觉,还是魂的感觉?我们分不清的。很多弟兄姊妹说,这个是出于魂的。弟兄姊妹,真的劝你少说这个话。我们根本不认识我们的魂。所以我们不喜欢有些诗歌的时候,我们说这个诗歌是属魂的。弟兄姊妹,我们羞愧啊。一面我们不认识自己的魂,一面我们说别人是魂。这是非常丢脸的事。我们不认识自己的魂。我们的魂在什么地方?什么时候我们跟着感觉走,什么时候我们被我们自己的感觉(左右)——感觉一来,信心就走。信心,很多时候就要超越那个感觉。

所以在属灵的感觉的感觉,跟我们里面的看见风浪的感觉, 里面我们分不清。所以很多时候,主送风过来,主送浪过来。如 果你看见风浪,你里面四平八稳的,这个是活石。我们自己应该 知道,常常事情来,我们不为所动。感谢主,器皿渐渐地形成了。 所以我们自己问一问自己。你就看过去的一个月,有风吹草动的 时候,我们是怎么反应的?如果我们像彼得一样反应,那么圣灵 的引导在我们身上就很难很难。为什么?因为圣灵的引导需要属 灵的感觉。但如果我们是活在自己的感觉里面,而不是活在信心 的感觉里面,我们就无法接受圣灵的引导。

彼得身上很多故事,我们就提出这个原则。主耶稣在彼得身上训练门徒。圣灵今天在我们身上做这一个阶段的训练,目的是要把我们引到下一个阶段去,从四福音引到《使徒行传》去。我们今天也许不在荣耀的教会,但圣灵要引我们进入建造荣耀的教会。秘诀在什么地方?你今天把异象、把真道的道听一听——我很担心,但是没有办法,我必须讲。我很担心的就是,这个阶段的功课我们没有学,我们只是喊下一个阶段的口号,读下一个阶段的书而已。弟兄姊妹,是没有用的,可能更多的肉体会被暴露

出来。

路在什么地方?今天这一个阶段,圣灵的引导是什么?是要圣灵的管制。什么叫圣灵的管制?就是祂兴起很多事情在我们周围,把我们暴露出来。我们这个人就是爱我们自己、我们这个人就是关心我们自己、我们这个人就是看中我们自己,你看一下彼得,你就知道。圣灵,主耶稣训练的工作,就是把这一个真相暴露出来,然后把另外一条路要我们走上去。

当活在感觉里面的时候,圣灵要我们活在信心里面。当我们用自己的想法来做主导的时候,圣灵要我们体贴主的意思。彼得说:"纳",他自己是有主张的,他自己有见解的。但是圣灵说,你不认识主,你要问一问主的意思,这是基本的训练。如果没有这一些的训练,我们说,我们要进入圣灵的引导,今天这个时代的教会我们要往前走,弟兄姊妹,是空中楼阁,不靠谱的,这是第一点。我想我点到为止,器皿的预备。

#### (1) 器皿的预备

#### --彼得身上圣灵的工作

#### 作使徒 - 魂的破碎与爱的洁净

- 路22:31 主又说:「西门!西门!撒但想要得著你们,好筛你们像筛麦子一样;但 我已经为你祈求,叫你不至於失了信心,你回头以後,要坚固你的弟兄。」 彼得说:「主啊,我就是同你下监,同你受死,也是甘心!」耶稣说: 「彼得,我告诉你,今日鸡还没有叫,你要三次说不认得我。」
- 约21:15 他们吃完了早饭,耶稣对西门彼得说:「约翰的儿子西门,你爱我比这些更深吗?」彼得说:「主啊,是的,你知道我爱你。」耶稣对他说:「你喂养我的小羊。」耶稣第二次又对他说:「约翰的儿子西门,你爱我吗?」彼得说:「主啊,是的,你知道我爱你。」耶稣说:「你牧养我的羊。」第三次对他说:「约翰的儿子西门,你爱我吗?」彼得因为耶稣第三次对他说「你爱我吗」,就忧愁,对耶稣说:「主啊,你是无所不知的;你知道我爱你。」耶稣说:「你喂养我的羊。

所以最后的总结就是《约翰福音》21章。主在彼得身上做了一点破碎的工作。所以不只是管制,还有破碎。

今天我们当讲到属灵的管制或者属灵的破碎,我们身上有没有?原谅我说,我常常碰到这样的情况,就是教会中带领的人太硬。可能很多的见解,很多的魄力是需要的,但是,他很难成为引导弟兄姊妹的器皿。为什么?因为缺乏彼得的功课。

这样的让人头痛的带领弟兄和带领姊妹,也许你对于魂的破碎你是很懂的,也许对于生命的路你是很懂的,但是原谅我说,你让弟兄姊妹们难受。如果带头的,没有被主制作,没有神圣的爱,《约翰福音》21章的那个 agape 的爱在我们的里面,你可以讲主的话,你可以在教会中带领弟兄姊妹,但是如果味道不对的话,圣灵没有办法把我们带进下一个阶段。

今天的难题就是彼得很多,但是彼得很少。四福音中的彼得很多,但是《使徒行传》一章、二章的彼得很少。你让圣灵怎么引导我们呢?我们要来谈圣灵的引导,但是第一个问题就是:彼得在哪里?活石在哪里?宝石有没有一点谱了?弟兄姊妹,圣灵今天在我们身上给我们很多的环境,带领我们经过很多的事情,活石和宝石在我们身上有没有成型?这是器皿的预备。

# 第三段 复活和十字架

#### (2) 复活的开启

#### --主复活后藉圣灵的工作

徒1:1 提阿非罗啊, 我已经作了前书, 论到耶稣开头一切所行所教训的,

徒1:2 直到他藉著圣灵吩咐所拣选的使徒,以後被接上升的日子为止。

徒1:3 他受害之後,用许多的凭据将自己活活的显给使徒看,四十天之久向他们显现,讲说神国的事。

- 1) 启示自己 异像
- 2) 讲说神国 真道

使徒行传中圣灵的工作乃是根据复活主的工作。

第二点,也很重要的,你看主耶稣怎么做。你看《使徒行传》是怎么开始的?「提阿非罗啊,我已经作了前书,论到耶稣开头一切所行所教训的,直到他藉着圣灵(你看藉着圣灵)吩咐所拣选的使徒,以后被接上升的日子为止。他受害之后,用许多的凭据将自己活活的显给使徒看,四十天之久向他们显现,讲说神国的事。」主耶稣借着圣灵吩咐所拣选的使徒,这是这 40 天祂所做的工作。

然后,路加给我们更多的细节。他说,怎么借着圣灵吩咐所 拣选的使徒呢?就是衪受害之后,第一,用许多的凭据,将自己 活活的显给使徒看;第二,四十天之久向他们显现,讲说神国的 事。

弟兄姊妹, 这就是那两个原则。

第一, 祂把自己给门徒们看。被圣灵充满, 为主做见证的基础, 就是他们看见主。四十天, 他们已经看了三年半了, 但最后, 主四十天让他们看见。这四十天的看见, 超越了过去三年半的看

见,不同了。所以有《使徒行传》的工作,是因为有这四十天进 一步的看见,这就是我们所说的异象。

第二,四十天之久和他们来讲说神国的事。主耶稣和门徒查 经查过很久了。但是这四十天复活以后的查经,对他们来讲是更 上一层楼的。你看到吗?然后圣灵才降临。所以异象、真道和圣 灵是《使徒行传》的开始。

我们常常讲到圣灵的感动。我举一个小小的例子,因为今天这样的情况非常的多。这个故事说来话长,我尽量简单。我第一次去参加研习之旅,我还记得那一次2004年,陈弟兄到我们教会来交通,然后我就跟他谈,说要去中国,有负担去中国。陈弟兄什么都没有说,他说欢迎你这次去西乃,装备自己。

那个时候,我觉得我想回中国服侍,很多东西够用了,不需要去研习之旅。但是,长话短说,后来还是去了。当然,我跟他谈谈心声,我说好贵啊。陈弟兄说,求主预备啊。他讲了这个话倒是把我点醒了。那个时候刚好有一笔款是额外的。我就想,本来这个钱就存到银行去了,但是陈弟兄这么一讲,我就说原来这个钱是用来给我花在研习之旅的。不过还是很心痛。

我那次是提前一天就到了纽约。然后很早就到了机场。通知的弟兄们说一定不要晚于大概是2点半。我们1点钟就到了机场。登机牌也拿了,到了登机口了。大概在5点多,结果我看大家神色,几位知情的弟兄们神色紧张。然后机场工作人员就把我带出去说,你跟我来。还有另外一位年长的弟兄,我们两个出去。我们两个是从登机口回到了外面的柜台,值机柜台。然后他把我们的登机牌收回去。他说对不起,你们没有去埃及的签证。所以今天这个飞机你们不能上去。

怎么回事?原来那是美国的长周末,也是埃及的长周末。所以机票很紧张,航空公司超售了。大家如果知道常识的话,超售

了他要赔偿。但是他先拿两个中国人开刀。(对)美国人不敢,(就对)中国人开刀。中国人就不用赔偿,本来要给你钱的,但是今天就免费。他就找了个借口说没有签证。其实拿美国护照的弟兄姊妹也没有签证。大家都是落地签。但他说没有办法。然后他说,但是明天你们可以来试试。明天也没签证啊!

后来,那老弟兄是很属灵的弟兄,很有学习的弟兄。所以老弟兄说,"如果主有拦阻,我就不去了。"这是他遇到事情的反应。弟兄姊妹,很多弟兄姊妹,当我们讲到圣灵的感动、主的意思、主的引导,根据什么?根据环境许可不许可,这是圣灵初步的引导。因为我们的光不强,所以我们需要依靠天然光。环境里面,主是开门还是关门?当我们环境的时候,这条路顺不顺,平安不平安?

但是,在我的身上,如果那一次我就这么放弃了,我整个的历史就要改写了。我当然也心疼那个钱,钱不可能退的。我跟老弟兄说,哪怕我们少一天、少两天,只要是主的恩典,打一点折扣,我们都要去,除非明天主也把门关上,那另说。为什么我觉得要去?因为我知道,当时问弟兄的时候,弟兄说"你装备自己啊,如果你回去是主的意思,你要为着回去中国,你装备你自己啊"。

后来回头看,我那时候完全没有想到 2004 年去埃及、去西乃,和回中国的服侍居然能够扯得上边的,我做梦也没有想到。 但是我不知道,可是主知道。那一次出事,完全是主加给我的恩典。不然的话,没有后来研习之旅的服侍。

所以圣灵在引导,但是当圣灵引导的时候,我们的判断很多时候会错。如果我们是有一个异象,主要带领我回去。你遇到这个事情,就是挫折,你要胜过。但如果我们只是根据外面环境的印证,今天很多时候我们做主工的时候,我们遇到一点挫折,我

们就说,是不是主在禁止我们?是不是主在拦阻我们?弟兄姊妹,如果缺少异象,如果缺少主的话,那么我们的领会常常是在天然光的环境,这个光景底下。

但是来到了《使徒行传》,他们对主的认识,复活的开启,所以你看主带领我们,我们对主的认识,圣灵引导的认识,你来到了复活的开启,你是另外一种的光景,另外一个层次,另外一个境界。我们今天需要主帮助我们,有了复活的开启,才有圣灵的引导,才有《使徒行传》圣灵的引导。

《使徒行传》圣灵的引导是有一个基础的,第一,主将自己活活的显给使徒们看。他们看见了主了,遇到了逼迫,到底要进要退,他们里面清楚的很。如果你没有看见主,要进要退另当别论。但是因为你看见了主了,你认识了主了,你有了异象了,所以进和退的选择就很清楚。圣灵是怎么引导的,就清楚的多了。

然后第二,他们要把旧约圣经中摩西的话、旧约圣经中先知的书、旧约圣经中诗篇上的话,有系统的来查考圣经。他们对主的话有了更进一步的认识,他们对于圣灵的引导也就有了进一步的认识。

所以这是第二点,对我们来说今天是很重要的。因为我觉得很多时候,我们常常活在自己的经验里面。那个经验里面,原谅我说,很多时候是在天然光下行事。但弟兄姊妹,我们今天需要在主显现的光中行事。为什么要有异象?因为你得着一个光,是主启示自己的光。在那个光底下,你接受圣灵的引导,会跟天然光底下完全不同。为什么我们要丰富的神的道,神话语的规模,教会历史的储蓄?因为当这些道在我们里面,你一面认识圣经,一面认识圣灵的时候,你再来学习圣灵的引导,你又不一样了。

原来的引导还是圣灵的引导,但那是小孩子时候的引导。但 是今天《使徒行传》,为什么主最后还要做复活的开启?很多时 候,我们对于复活的开启就是不太认识。这复活的开启,简单的 来说、就是我们这次前面的两个题目。一个是对于主的光、一个 是对于主话语的光、然后才有圣灵油的光、油的光是为了要发表 主的光,油的光是为了要发表主话语的光。所以这三个光,我们 才能够来到个人的生活跟教会的生活中, 你才知道怎么来选择, 这是第二个。

## (3) 十字架的原则

--留在耶路撒冷领受圣灵

徒1:4 耶稣和他们聚集的时候,嘱咐他们说:「不要离开耶路撒冷,要等候父所应 许的, 就是你们听见我说过的。

徒1:5 约翰是用水施洗,但不多几日,你们要受圣灵的洗。」

十字架引向圣灵, 圣灵引回十字架

路加福音(前书)

使徒行传(后书)

道成肉身(约1:14)

奥秘的身体(弗1:23)

耶路撒冷x33 ← 新约前二 → 耶路撒冷x60

上耶路撒冷去(路19:28)

从耶路撒冷到(徒1:8)

一粒麦子落在地里(约12:24)

结出许多子粒(约12:24)

最后主耶稣在耶路撒冷作见证 最后使徒保罗在耶路撒冷作见证

# (3) 十字架的原则

--留在耶路撒冷领受圣灵

路加福音(前书) "上耶路撒冷去" (耶路撒冷x33)

第一段: 主耶稣的生命 - 沉寂的三十年(1-4:13)

2:22...他们带著孩子上耶路撒冷去,要把他献与主。

2:42 当他十二岁的时候,他们按著节期的规矩上耶路撒冷去

第二段: 主耶稣的服事 - 从隐藏到丰收(4:13-9:50)

4:9 魔鬼又领他到耶路撒冷去, 叫他站在殿顶

第三段: 主耶稣的道路 - 从变化山到宝座(9:51-24)

9:51 耶稣被接上升的日子将到,他就定意向耶路撒冷去

13:22 耶稣往耶路撒冷去,在所经过的各城各乡教训人

17:11 耶稣往耶路撒冷去,经过撒玛利亚和加利利

18:31 耶稣带著十二个门徒,对他们说:「看哪,我们上耶路撒冷去...

24:52 他们就拜他,大大的欢喜,回耶路撒冷去

第三个,我简单的说,因为详细的我们后面讲到圣灵的水流的时候会再说。第四节,主耶稣就告诉门徒,叫做「不要离开耶路撒冷」。我们今天是很容易离开耶路撒冷。什么叫耶路撒冷?很多弟兄姊妹说,那是神的见证。弟兄姊妹,你只知道那个结果。

耶路撒冷首先是神的道路。没有神的道路,不可能有神的见证。什么叫做神的道路?耶路撒冷就是主耶稣丧命的地方,耶路撒冷就是犹太教逼迫教会开始的地方。

# (3) 十字架的原则

--留在耶路撒冷领受圣灵

使徒行传(后书) "从耶路撒冷到" (耶路撒冷x60)

第一段: 教会的开始 (1-8:3) / 耶路撒冷的大逼迫

8:1 从这日起,<mark>耶路撒冷</mark>的教会大遭逼迫,除了使徒以外,门徒都分散 在犹太和撒玛利亚各处

第二段: 教会的扩展(8:4-12) / 耶路撒冷的苦害

12:25 巴拿巴和扫罗办完了他们供给的事,就<mark>从耶路撒冷回来</mark>,带著称呼马可的约翰同去

第三段:教会的建造(13-20) / 耶路撒冷的阴影

20:22 现在我往耶路撒冷去,心被捆绑

第四段: 国度的道路(21-28)/ 耶路撒冷到罗马

23:11 当夜,主站在保罗旁边,说:「放心吧!你怎样在耶路撒冷为我作见证,也必怎样在罗马为我作见证。

28:17 ... 却被锁绑, 从耶路撒冷解在罗马人的手里。

如果门徒留在耶路撒冷,他们就要接受耶路撒冷的逼迫。所以《使徒行传》里面第一段,第七章的结尾,第八章的开始,耶路撒冷逼迫教会;第二段,12章的结尾,耶路撒冷逼迫教会;第三段,20章保罗到了耶路撒冷,21章 22章耶路撒冷逼迫教会。但是主怎么说?主说,「不要离开耶路撒冷」。如果我们离开为主受苦,为着主的旨意而受苦,我们就离开了圣灵的降临,我们就离开了圣灵的引导。

今天对于教会,教会要往前。今天对于中国教会,我们的根本问题不是生存问题,不是我们怎样维持我们的聚会。当我们想

怎样维持我们的聚会,我们很容易就离开耶路撒冷。主其实今天 让环境变紧、收紧,是要让教会有留在耶路撒冷的机会,让教会 能进入到更丰满的见证的机会。所以这个时候,到底我们是留在 耶路撒冷,还是离开耶路撒冷,有两条很明显的路给我们选择。

这是《使徒行传》的第三点。

# 第四段 属灵的工作

#### (4) 属灵的工作

--圣灵工作两段的起头

第一段的开始

第三段的开始

(1-2章)

(13-14章)

神的旨意: 拣选器皿

神的旨意: 拣选器皿

神的灵:圣灵的浸

神的灵:帕弗之道

神的道:彼得的信息

神的道:保罗的信息神的家:加拉太众教会

神的家: 耶路撒冷教会

安提阿, 以哥念, 路司得, 特庇

第四点,就是我们这次请大家读的第一章和第十三章。我们说过,《使徒行传》是分成两段,圣灵有第 1 章到第 12 章的工作。这是第一,使徒行传的第一段。使徒行传第二段是 13 章到 28 章的工作。使徒行传的结构很清楚的,1~12 章是从一个同工侍奉祷告会开始的,然后才带下了第 2 章到第 12 章的工作。13 章到 28 章也是从一个同工侍奉祷告会开始的,才带下了第 13 章到 28 章的工作。

所以今天教会的建造,尤其在我们面对一个相对来说一个转型的阶段,那么这时候就要问,在我们中间有没有主的工作带出

来?那就要问,我们中间有没有一群同工们,一群像当时的同工们一样,像耶路撒冷的同工,像安提阿的同工那样在主面前接受圣灵的引导。

圣灵的引导为什么是今天我们讲到荣耀教会的建造——奔着荣耀教会目标的建造,很重要的一环,因为这是《使徒行传》的原则。当在一个地方,无论你的环境,那个时候内忧外患,整个的圣灵要给他们的担子完全是他们个人来讲无法承受的。但是,「圣灵降临在你们身上,你们就必得着能力」。当他们在那里寻求主的面,当他们一起跪在主的面前,一起同心祷告,彼此交通,让主的意思行在他们中间的时候,你看到《使徒行传》的第一章就出现了。然后又是同样的故事发生在安提阿,现在换了一个地方,换了一批人,但是是同样的原则,又带进了《使徒行传》第二个阶段的工作。

那么今天圣灵的工作,如果回看我们过去这几年主所带领我们的,其实是同样的原则。如果有一些主所预备的器皿,他们能按照主的话不要离开耶路撒冷,他们按照主的话在那里同心的祷告,为着侍奉彼此的交通,你看见主就能带出新的一个阶段的那个属灵的工作。

我们把两段做一个比较,只能很简单的,我们没法查经。

在第1章到第2章里面,那一个同工会,它的核心是拣选器皿。马提亚就被选出来了对不对?然后13章到14章也是拣选器皿。当他们禁食祷告的时候,圣灵说巴拿巴和扫罗。第一章是马提亚,第13章是巴拿巴和扫罗。如果神能得着他所要拣选的器皿,在第一章里面是很不起眼的。12个使徒中列在末后的就是这个马提亚。但是就是这一个马提亚的决定就带下了圣灵的降临,我们几乎可以这样说。所以不要小看轻看任何一位同工,不要轻看最小的那一位。在最小的那一位身上神的旨意通行了,那么五

旬节神的旨意就通行了, 这是神的旨意。

第二神的灵,你看第一章到第二章,神的灵浇灌下来,然后 13章圣灵工作开头。在帕弗的时候,大家记得那个故事。(行法 术的以吕马)要阻挡士求保罗信主,然后保罗那个时候被圣灵充 满,保罗说你的眼睛瞎了,他的眼睛就瞎了,这个是什么能力? 这个是神的灵的能力。在五旬节说起方言来,那是神的灵。然后 在帕弗,让人的眼瞎,那是神的灵。所以当神工作的时候,有圣 灵工作的超然的现象,这两段是同样的。

但是更重要的在第二章不只有神的灵显出来,而且有神的话藉着彼得说出来。第十三章也是的,不只有帕弗的道,还有彼西底、安提阿的道。帕弗的道是圣灵的超然能力。安提阿的道是圣灵真正要借着超然能力所传递的那个话语。

然后第二章的结果就是耶路撒冷教会,产生了耶路撒冷教会。 第十三章的结果产生了安提阿,彼西底的安提阿、以哥念、路司 得、特庇,就是加拉太的众教会。所以这两段是很清楚,是相对 的。

所以我们今天教会很重要的是什么?很重要的是,我们的同工会是怎么开的。弟兄姊妹,问题就在这里。我们的同工会是怎么开的?如果我们同工会当中,原谅我说,依靠一位敲榔头的弟兄,遇到不明白的事情,最后你说了算。如果有学习的,你有权柄,但是这个权柄是圣灵的权柄。所以我们要带着弟兄姊妹来一起,要让圣灵来敲这个榔头,教会有福了,正确的带领。但如果我们缺乏学习,我们真的就做敲榔头的人,敲着敲着,圣灵的工作,原谅我说,就敲没了。我们没有人敲,大家有不同意见,我们到远处找一个能为我们敲榔头的人或者团体,请他来替我们敲。难怪圣灵没有主导权。

所以如果我们要归回, 如果今天是回到起初的原则, 有彼得

在,有保罗在,有巴拿巴在,但是没有人敢敲。所以《使徒行传》 第一章是抽签,第十三章是圣灵。当我们开同工会的时候,有时 候主很清楚的把祂的意思给我们,这叫做圣灵说。有时候不清楚, 但是我们还是不得不做决定,那个决定很多时候就是抽签。我不 是说真抽签了,这个我们常常会碰到,你碰到要往左要往右,最 后你心中决定要往右,也没有理由,你就觉得你要往右,那就是 抽签。主没有说,但是你觉得主是这么说的,那是不清楚的。第 一章是不清楚的,第十三章是清楚的。但是不清楚的在清楚中, 因为他们的大方向是对的。所以他们行在神的旨意当中,这是圣 灵的引导。

我稍微详细的列一下这个对比。在第一章是一百二十位门徒, 第十三章是几位先知和教师;第一章是同心合意恒切祷告,其实 这就是,你虽然不清楚,但如果同心合意、恒切祷告的光景在我 们中间,弟兄姊妹,约柜就在我们中间,乌陵土明就在我们中间, 那么你做的决定就是圣灵做的决定。

| (4) 属詞                                                                                   | (4) 属灵的工作        |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--|--|--|
| 圣灵                                                                                       | 圣灵工作两段的起头        |  |  |  |
| 耶路撒冷事奉聚会                                                                                 | 安提阿事奉聚会          |  |  |  |
| 1:13-26                                                                                  | 13:1-3           |  |  |  |
| 120位门徒                                                                                   | 几位先知教师           |  |  |  |
| 同心合意、恒切祷告                                                                                | 事奉主、禁食           |  |  |  |
| 圣经说                                                                                      | 圣灵说              |  |  |  |
| 设立、祷告                                                                                    | 禁食、祷告            |  |  |  |
| 摇签(产业)、列举                                                                                | 按手、打发            |  |  |  |
| 上半段序幕(1-12章)                                                                             | 下半段序幕(13-28章)    |  |  |  |
| <ul><li> 诗篇的预言:神话语的光(rhema)</li><li> 复活的见证:死而复活的生命与见证</li><li> 圣灵的设立:脱离卑贱和圣灵显明</li></ul> | - 事奉的灵:祷告的灵,舍己的灵 |  |  |  |

然后十三章是侍奉主禁食的时候。一章, 门徒们是圣经的话

说,所以彼得起来交通的时候,他就说到了圣经上的话。所以第一章是圣经说,第十三章是圣灵说。第一章他们是设立,然后祷告。第十三章是禁食,然后祷告。第一章他们产生了把马提亚列在十二使徒之中。然后第十三章他们是打发。都是设立,一个是设立,一个是打发。然后第一章是前半段的序幕。第十三章前面那一段是后半段的序幕。

详细的我们没有时间来看,我们不是查经。但是我们就想把圣灵引导的很清楚,《使徒行传》里面给我们看到一个钥匙给我们。

# (4) 属灵的工作

#### --圣灵工作两段的起头

同工聚会: 团体寻求神的旨意, 接受圣灵的引导。

#### (1) 同心的祷告 v12-14

徒1:14 这些人同著几个妇人和耶稣的母亲马利亚,并耶稣的弟兄,都同心、持续地祷告和祈求。(原文另译) (a) 祷告的人 (b) 祷告的要素

#### (2) 话语的交通 v15-22

徒1:16 弟兄们! 圣灵藉大卫的口,在圣经上预言领人捉拿耶穌的犹大,这话是必须应验的。 (a) 事奉的光 (b)事奉的器皿 (c)事奉的意义

#### (3) 旨意的寻求 v23-26

徒1:24 众人就祷告说:「主阿,你知道万人的心,求你从这两个人中,指明你所拣选的是谁…」 (a) 寻求神的旨意 (b)显明神的旨意

今天接受圣灵的引导,能带下圣灵在新一个阶段的工作,很 重要的是我们能不能进入同心合意、恒切的祷告,这是第一章。 然后我们能不能进入到舍己的祷告,为着主的工作在我们身上能 往前去,能突破。我们一同禁食在主的面前。这不是他们第一次 禁食,但是就在他们常常禁食的里面,感谢主,有一天当他们禁 食祷告,在主面前侍奉的时候,你看见门就开了。所以你要知道 一个秘诀,远方门的打开是因为至圣所的打开。他们事奉主不是 东跑西跑事奉主。事奉主是要跑的,但是《使徒行传》十三章, 他们是先跑到主面前来。有了这一个来,你看远方的门才能够打 开。

# 第一章的这个开会, 里面有三段, 三个要素:

第一,同心的祷告。所以同工会,同工聚会,第一个,如果我们学《使徒行传》第一章,同心的祷告。同工会,我们今天到处的问题是,我们都是谈事务的,连生命我们都不谈。我们就谈事,谈生命觉得太抽象、太勉强、草草了事、形式、读读圣经。但是真正谈的热闹的是我们开会的时候,祷告只是最后让神盖章而已。但是如果是这样,教会当然就在幼稚的光景。

但是《使徒行传》给我们看见的,他们开会的首要的、也是主要的因素,就是同心合一的祷告。弟兄姊妹,我们的同工们能同心祷告吗?这是第一个考验。如果这一关都通不过,后面的当然此路不通了。教会的决策是在祷告的空气中才能够做的,是在同心合意、恒切的祷告,才有了做决定的空气。这是同工会。如果我们的祷告不同心,如果我们的祷告好像达不到主的宝座,祷告没有把天带下来,当我们做决定的时候,难怪要举手表决。这个抽签那是人的方法,你要找方法,也要找一个神来定的方法,而不是找一个人可以来定的方法。

第二个,同工中要有话语的交通。你看,彼得在他们祷告完了,彼得起来交通。彼得就说到「这话是必须应验的」,所以你把话拿出来。同工聚会,不只我们同心祷告,我们也要把话拿出来,神的话。所以后面掣签才有用,他才有方向。

然后第三,一起来寻求主的旨意。「众人就祷告说,『主啊,你知道万人的心,求你从这两个人中指明,你所拣选的是谁。』」器皿是最重要的需求,如果要有新的聚会、新的小组开始,我们要在主面前——你已经有一个 Short list 短的名单了。但是有了

短的名单的时候,你要把短的名单带到主面前,主啊,求你在这两个地方显明你所拣选的是哪一个地方,求你在这两套房子当中,显明你所拣选的是哪一套房子。

弟兄姊妹如果教会有同心的祷告,如果教会有话语的交通,如果我们的同工会有为着神旨意的祷告,圣灵就能够降下来,主的工作就能够展开,因为是祂的工作,不在我们的手中。但是我们有我们的责任。同工聚会,我们要学习团体的寻求神的旨意,接受圣灵的引导。

### (4) 属灵的工作

--圣灵工作两段的起头

同工聚会: 团体寻求神的旨意,接受圣灵的引导。 如何明白神的旨意、听见圣灵的声音? 罗8:14 因为凡被神的灵引导的,都是神的儿子。

- 个人寻求神的旨意 神的话, 灵修, 破碎
- 家庭寻求神的旨意 生活, 夫妻
- 团体寻求神的旨意 生命,事奉

我最后再补一点就好了。团体的寻求神的旨意,是比较不容易做的。它要有一个基础,就是个人明白神的旨意。所以同工会开不好有两个原因。第一个原因,同工们自己的生活、决策,没有活在长进的寻求神旨意中。我们都是寻求神旨意的。但是很多时候,我们寻求神旨意的那个阶段,太幼稚了。就像我刚刚讲的,只要有外面的拦阻,我们就说如果有拦阻,我就不去了。

那么我们对于主的认识在什么地方?我们对于主的旨意的认识在什么地方?我们个人做决策的时候——所以主给我们很多的

决定要做,在这当中我们要寻求神的旨意。所以我们个人要寻求神的旨意。这里面有一些窍的,学习神的话,学习亲近主,学习接受圣灵在我们身上的管制和破碎。

第二个基础,是在家庭中寻求神的旨意。特例我们不讲了,但是对大部分弟兄姊妹来说,有丈夫和妻子。丈夫也是信主的,妻子也是信主的。如果在这样的场景中,团体寻求神的旨意的第一个学校,就是夫妻、家庭、明白神旨意的学校。

很多的功课是我们自己在家里面学的,合一的功课,教会的合一有没有希望?你只要想一想,夫妻的合一有没有希望?磨合了那么久了,还是不同的看法,所以合一不是让我们看法相同。等不到那一天。合一是虽然看法不相同,但是因为尊主为大,所以我们能合而为一。

如果在家庭的、夫妻的合一上我们有学习,那么在教会的合一上就有基础。很多时候我们对教会的合一太悲观,因为我们连夫妻的合一功课都没有学好。其实并不困难,可行的,因为我们天天——至少消极地说是被逼着在这样的环境里面学习合一,所以明白神的旨意也是一样的。丈夫有丈夫的想法,妻子有妻子的想法;丈夫有丈夫的风格,妻子有妻子的风格。但是你在家里面,是一个家,我们就一起来学习寻求神的旨意。最起码在大事上,然后慢慢小事上,你也能够学习神的旨意。

如果今天教会的弟兄姊妹是正常的,你学习了个人的功课, 学习了家庭的功课,那么团体寻求神的旨意就很自然。但是为什 么今天团体寻求神的旨意,好像很抽象,很难呢?都要某某弟兄 来说了算,都要某某教会来为我们说了算。你在这里的教会要听 那里的弟兄,为什么?个人寻求神的旨意,缺乏、幼稚、不长进, 常常在天然光里面。然后家庭寻求神的旨意,我们就是合伙人而 已,能凑合着过,就这样就好了。寻求神的旨意,那看看怎么弄。 你说两个人同心跪在主面前,恐怕不是每一个家庭的实际。如果 是这样的话,那么团体寻求神的旨意就无望了,没有基础,你能 寻求那也是偶然的,它不可持续的。

但是神把团体寻求神的旨意,《使徒行传》第一章、十三章摆在圣灵工作的开始。我们讲到圣灵的引导,弟兄姊妹,感谢主,并不困难的。我们自己在行事为人,在做决定的时候,主是主,让主来做主,在主面前学习奉献的功课,把主权交在主的手中。在我们的婚姻上、在我们的工作上、在我们的追求侍奉上,我们学习来让主做主。所以这个学习很重要。这个学习是器皿的预备——刚刚第一点的学习,这个学习也是第四点我们要团体寻求主旨意的基础。

然后主给我们进入婚姻。对年轻的弟兄姊妹,你进入婚姻以后,婚姻的目的不是让男大当婚,女大当嫁,不是要结婚生子而已。其中有一个很重要的是生命的目的,什么生命的目的? 丈夫和妻子要一起来寻求神的旨意。

### (4) 属灵的工作

--圣灵工作两段的起头

同工聚会: 团体寻求神的旨意, 接受圣灵的引导。

如何明白神的旨意、听见圣灵的声音?

罗12:5 我们这许多人,在基督里成为一身,互相联络作肢体,也是如此。

林前12:11 这一切都是这位圣灵所运行、随己意分给各人的。

林前12:12 就如身子是一个,却有许多肢体;而且肢体虽多,仍是一个身子;基督 也是这样。

- 1. 基督是头,圣灵是主-持定元首,跟从圣灵
- 2. 身体的生活 互为肢体, 彼此顺服 同工聚会是一起在圣灵里祷告

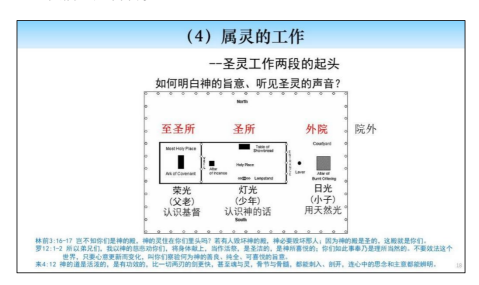
你让我提醒一下, 如果你是单身的弟兄或者姊妹, 如果你是

一方信、一方不信的弟兄或者姊妹,对于团体寻求神的旨意,你 自己要谦卑才行。因为你缺乏基本的学习,所以在你身上,你要 带领弟兄姊妹进入团体寻求神的旨意,是很困难的。你一定要认 识这一点。

如果你是单身的弟兄,单身的姊妹,你为主发热心的,如果你是家庭责任少的,你不常跟你丈夫妻子在一起的,因为他不信。这样的人在教会里面,你原谅我说很危险。因为你没有学习家庭中寻求神的旨意,你怎么让弟兄姊妹团体的来寻求神的旨意呢?

男强人、女强人带出来的教会, 弟兄姊妹, 无法在圣灵的引导中的教会, 但愿主给我们恩典, 让我们能够听得懂这些话。

我们一起祷告。



### ♦ 祷告

主,感谢祢,不只把祢的话给我们,祢也把圣灵的引导赐给 我们,因为当主钉在十字架上,复活升天以后,圣灵保惠师就降 下来,祂要做我们的导师,祂要来到教会中产生教会,祂也要在 教会中来带领教会的建造。

主,做祢的工作在我们的中间,我们把器皿的预备,我们把 复活的开启,我们把十字架的原则,我们把属灵的工作,我们把 这些圣灵要引导我们、给我们看见的,我们交在祢的手中,求祢 吹气在其上。虽然我们人说不清楚,但是圣灵可以带领我们一个 一个的功课,让今天的教会能走在圣灵引导的轨道上。祝福祢的 话。主,感谢祢,不是依靠势力,不是依靠才能,乃是靠着耶和 华的灵方能成事。

当教会能顺从圣灵,能跟随耶和华军队的元帅,教会就能为 基督打美好的胜仗。

主,带领我们,把我们都带到圣灵的引导当中,好叫我们都能够进入到得胜的光景中。祝福祢的话,谢谢祢赏给我们这两堂,祢继续带领我们前面的道路,把该听的,把该听见的,祢交通给我们。听我们同心合一的祷告,也借着圣灵把我们带进这些话语的实际,带进教会建造的实际,带进属灵争战的实际,荣耀都归给祢。

奉主耶稣基督宝贵的名, 阿门!

# 第七章 圣灵的引导(2)——身体的律



### 第一段 诗歌与引言

### ♦ 诗歌

词:斯托克斯(E.H. Stokes)

- 1. 何等荣耀何等福气,真理圣灵在我心,见证救主启示真理,光照安慰并指引。
- (副) 充满我! 充满我! 愿主圣灵充满我; 将我倒空, 将我剥夺, 愿主圣灵充满我。
- 2. 愿主所说在我证实,生命圣灵释放我,使我脱离罪律辖制,脱离死亡的压迫。
- 3. 我如困鹿切慕溪水、深愿圣灵解我渴、使我尝到丰满滋味、流出活水的江河。
- 4. 愿我自己被置死地,使我充满主圣灵;愿我全人归主管理,使我变成主荣形。

信我的人就如经上所说: 『从他腹中要流出活水的江河来。』 (约7:38)

【提摩太】

这首诗歌唱到圣灵的充满。我们这几次交通虽然讲到圣灵, 但是我们没有时间(仔细)讲到个人的被圣灵充满。我们个人被 圣灵充满,我想有三个重点:

第一个, 圣灵永远是为着基督。所以如果我们要被圣灵充满, 我们的祷告应该是, 让耶稣基督来充满我们。如果我们相信基督 在十字架上的工作, 我们不仅领受圣灵, 而且可以被圣灵充满。 所以圣灵充满的要诀是信心, 是相信高升的基督。所以今天在地 上我们能充满基督的灵, 所以这是第一点。

很多人告诉我们怎么被圣灵充满,其实真理上都是错的。真理上唯一正确的被圣灵充满的路,是你被基督抓住。我们如果被基督抓住,我们就被圣灵抓住,就被圣灵充满。所以这是正确的被圣灵充满的路,是因为仰望宝座上的基督,那么今天在地上的

人、地上的器皿就被圣灵充满。

第二个,我们需要渴慕圣灵的工作。虽然我们说,仰望基督,我们就得着圣灵。但是我们不是不知道圣灵的重要。所以圣经常常讲到圣灵,讲到属灵,讲到我们的灵。我们要用灵来侍奉神。因为今天的时代是圣灵的时代。主耶稣第一次来到主耶稣第二次来,这中间的总管是圣灵。所以我们需要知道圣灵的工作。

当我们祷告的时候,不只要有话,(还)要在圣灵里祷告。所以祷告的时候,我们知道有话是不够的,我们还要有主的灵在我们的里面。这个灵,属灵,在灵里面的感觉、感动,这是我们需要有的。当然圣灵如果能充满我们,所以我们羡慕要被圣灵充满,所以,第二个我们需要知道圣灵的工作,但是圣灵永远不要我们注意祂,圣灵是要我们注视基督。

但是为什么圣灵重要?因为没有圣灵,我们就摸不到基督。 所以这是基督与圣灵的关系。如果我们在真理上认识,我们在路 上才可能准确。所以我们需要圣灵来引导我们,圣灵好像是那个 导师。主耶稣说(圣灵)是「保惠师」(约14:26),祂把我们带 到主的面前,祂也把主带到我们的里面。所以,第二个我们对圣 灵要有正确的认识和渴慕。渴慕的心很重要。我们常常对主说, 主用祢的灵来充满我。

第三个,这恐怕也是你基本的功课学了以后,最重要的关键是在于,不是神不把灵给我们,是因为我们那个我、那个己,把 圣灵挡住了,有的时候把圣灵,好像把祂囚禁了。

圣灵如果在我们身上得不着自由,那个原因是因为己的捆绑。 我们因为太爱我们自己了,我们心中有很多我们挂念的事。这些 事情一来,圣灵好像就被我们 paralyze,好像就被我们束缚,有 时候好像是无能为力。所以,为什么我们会让圣灵担忧?为什么 我们会 quench the Spirit 消灭圣灵的感动?使圣灵担忧、消灭 圣灵感动的杀手是那个 self, 是那一个己。

所以对我们来讲这三点:基督、圣灵、和己。我们的祷告,我们能信靠救主;我们的祷告,我们需要圣灵;然后我们的祷告,我们求主让我们自己能倒下,好让祂的灵能更多的充满我们。时间的关系,我们不再唱,我们一起来祷告。

# ♦ 祷告

主我们向祢感恩,求祢垂听众圣徒的祷告。主,愿祢的旨意行在我们的中间。主,在夜尽天明、在黑暗已深,白昼将至的时候,主,一面我们为着世界的局势祷告,所有外面所发生的事提醒我们,那位宝座上的基督祂就要回来。主,为此一面我们昂首挺胸,一面我们也求祢加速祢在我们身上的工作。但另一面,主,我们为着教会今天的光景,我们向祢来祈求。主,真是祢医治枯骨四散的光景,祢医治死海的光景。主,祢今在末世继续做风的工作,继续做水的工作,好让我们能看见以西结的那条河流,圣灵的水流在我们的中间。医治我们的软弱,医治我们的疾病,拯救我们脱离我们的肉体。

主,叫教会能达到成熟的地步。主,当教会在经过少年的时期,好像哥林多教会的时候,主,祢带领教会走在十字架的路上。因为十字架是神的智慧,也是神的能力。主,求祢早上藉着祢的话,祝福祢的众儿女。主,让祢的话出来,祢的工作能临到我们的中间。我们不只需要异象,我们不只需要真道的充满,我们更需要圣灵的引导。求祢帮助我们能认识在圣灵的引导上面,祢说凡被神的灵引导的,都是神的儿子。主,祢今天在各处兴起祢的儿子来,不只是蒙恩得救愿意渴慕祢祝福的儿女;主,更是能接受圣灵引导,有祢的异象,有圣灵更深工作的一班儿子。主,这是祢所要做的工作,祢的旨意没有人能够拦阻。祢所要做的,祢

一定会完成,因为祂是信实的,祂必成就这事,所以早晨我们依靠祢的慈爱。

主,我们也以称的救恩为乐。主,我们仰望祢,我们的救恩是从祢而来。主,做成祢自己的工作,在教会当中,好叫祢得着称赞,直到世世代代永永远远。主,早晨我们求祢开通我们的耳朵,带领我们的交通。我们把讲的交在祢的手中,我们把听的交在祢的手中。主,赐给我们有能听的耳朵,主叫我们有耳的能够听见祢对我们所说的话。用祢的话来束上我们心中的腰。主,叫我们在祢家中成为一班服侍的百姓,成为一班侍奉祢的祭司,成为好像圣洁的国度。

主,把属天的权柄,赐给祢的教会,继续的赐给祢的教会。 听我们同心合意的祷告,奉主耶稣基督宝贵的名,阿们!

徒 1:8「但圣灵降临在你们身上,你们就必得着能力;并要 在耶路撒冷、犹太全地和撒玛利亚,直到地极,作我的见证。」

林前 12:12-13「就如身子是一个,却有许多肢体;而且肢体虽多,仍是一个身子。基督也是这样。我们不拘是犹太人,是希利尼人,是为奴的,是自主的,都从一位圣灵受洗,成了一个身体,饮于一位圣灵。」

林前 14:26「弟兄们,这却怎么样呢?你们聚会的时候,各 人或有诗歌,或有教训,或有启示,或有方言,或有翻出来的话。 凡事都当造就人。」

林前 14:31-32「因为你们都可以一个一个地作先知讲道,叫 众人学道理,叫众人得劝勉。先知的灵,原是顺服先知的。」

### ♦ 引言

### 荣耀教会的初思

#### --建造进深之路

#### 使徒行传 - 圣灵的水流

1. 异像的开启 行传的中心(徒9-11)

2. 真道的建造 行传的深入(徒13-28)

3. 圣灵的引导 圣灵的行传(徒1,13)

徒1:8 但<mark>圣灵</mark>降临在你们身上,你们就必得着能力,并要在耶路撒冷、犹太全地, 和撒玛利亚,直到地极,作我的见证。

我们继续《荣耀教会的初思》,今天是第四次了。我们的侧重点不是解释什么是荣耀的教会,主最后要得着的那个见证是什么样的见证。这个我们在得胜聚会——非拉铁非的一系列信息里面,我们交通过了。我们信息的侧重点是初思。

这是什么初思呢?就是我们今天要怎样来与神同工,工作的初思。我们的范围不会很大,我们的负担就是(看见)今天我们各处(的聚会),我们有基本的神的恩典——感谢主教会有神的恩典,我们有人信主,我们也有我们的聚会,我们甚至也有服侍的弟兄姊妹,但是这个不够。

我们今天所有的,与主回来,还有很大的距离。当然主回来不是个个都成熟,不是到处都荣耀。主的工作的道路,我们知道,我们不是不知道主工作的道路,我们知道。你要等到全体的丰收,要等到主回来以后才能够达到。但是主如果要回来,一定会有初熟的麦子。什么叫做初熟的麦子?就是在那么多的教会里面,在那么多的服侍里面,有一些的教会,有一些的服侍,他们是成熟

的。所以这是今天圣灵要做的工作。

圣灵今天感兴趣的并不是医病赶鬼、圣灵今天感兴趣的并不是让我们事业发达,婚姻美满,那些只是 means,是方法、是手段;圣灵今天真正要工作的结果,是要促成男孩子,是要促成有一些先熟的麦子,有一些先成熟的教会,有一些先成熟的得胜者,主所使用的器皿。这是主所要得着的。

如果今天在地上,没有一个教会是成熟的,那么我们可以很清楚的说,主的回来就要被耽延。所以如果我们知道了,主要的是荣耀的教会,我们今天没有一个心大到说,所有的地方都要变成荣耀的教会。但是当这些话,我们听见的时候,圣灵会藉着主的话,在人的心中做呼召的工作。祂会让那一些向着主的旨意和话语有反应的人把自己献上。

我们说「愿你的国降临,愿你的名被尊为圣」,然后最重要的,愿你的旨意通行在我的身上,通行在我们的中间。这是今天很清楚圣灵的工作。如果我们今天不满足于我们已有的,我们想要知道祂所要的。然后我们按照什么样的道路往这个方向来走呢?这就是我们这一次交通的重点。这一个重点也就是圣灵工作的法则、圣灵工作的途径。

第一个,我们知道这是第一个,如果对于教会已经有了该有的成熟度,要往前去,那第一个,我们需要看见天,我们需要看见祂,我们需要认识祂的丰富、祂的宝贵。像保罗一样,「我以认识我主基督耶稣为至宝」(腓 3:8)。在保罗里面,一直有一个从天上来的 capture (抓住)。Once caught never escaped.保罗一次被捕,永不自由。那么圣灵的工作在我们身上,就是让我们成为一个被抓住的人。

我们自己抓不住自己的。神的工作,真理的教导等等,这一些都不可能永远抓住一个人。只有生命能抓住生命。所以真正能

抓住我们的,是基督超越、丰富、荣耀、得胜、圣洁的那个生命。 但是这个生命需要在圣灵里面向我们显现。当我们看见了祂,我 们就会产生变化。所以这个看见、变化的一开始,我们可以说就 是异象。我们今天讲的异象,其实很多时候还是我的梦。但是圣 灵的工作是要用祂的梦来粉碎我们的梦。

就像保罗一样,保罗原来在犹太教中是青年才俊。保罗有一个梦,他「在迦玛列门下」(徒 22:3),他想要做的就是像迦玛列的爷爷一样,成为犹太教数一数二的拉比。那个就是我们的梦。所以今天在基督教里面的异象,大部分的异象是这一类的异象。It's an earthly vision 是一个属地的异象。不是因为天的开启,而是因着我们所喜欢的东西,我们所崇拜的东西。讲的重一点,其实还是偶像的投影,产生了许许多多你的梦、我的梦、\*国梦、美国梦、中国梦、各种各样的梦。那个是属地的异象。如果今天教会和神的工作是被这样的异象支配,教会就不可能荣耀,不可能成熟。

今天到处都是这样的光景,但是圣灵要做突破的工作。祂要 找到祂可以切入的突破点,找到合适的人,找到在祂的战略部署 中,祂要走的那一步,《使徒行传》就是这样。当祂得着了一个 人、两个人,当祂得到了小小的一群人,祂在世界中就可以把祂 的工作带下来。所以这个工作的起点,我们知道是神的启示。所 以我们对于异象的认识,非常的重要。那个异象是把属天的基督, 是把属灵的那个启示和恩典,在圣灵中向我们打开。所以圣灵的 工作是打开的工作,在我们里面打开。这个一打开以后,整个人 生就发生了根本性的变化。这个是我们知道是今天圣灵的工作。 我们自己要活在这个圣灵的工作里面。然后我们要学习与圣灵同 工,把圣灵在我们身上的工作也交通传递,与圣灵一起作在我们 周围的弟兄姊妹,我们所在的教会身上。这是异象的开启。 第二个工作,有了异象,当然人真的摸到异象以后,那就夺我们的心。但是梦,属天的基督我们看见了,还只是一个开始。 圣灵的工作让我们看见了基督。然后祂所要的是,在地上的教会能反映出天上的基督。这是神对地的旨意。

你来到一片美丽的湖面,你看见天是蓝的,你看见湖也是蓝的。为什么呢?因为那个湖把天反射,好像镜子一样,天是蓝的,湖也是蓝的。异象是给我们看见天上的基督,或者说天上的基督照在了我们个人的心中。但是神的工作是从个人要成为教会,不只看见了启示的人是蓝的,整个教会也要变成蓝色的湖。这个蓝色怎么变?

我们知道,神今天工作的方式是藉着圣灵把神的道放在教会 里面。所以圣灵的工作离不开神的道。五旬节圣灵降临,然后彼 得起来讲道。所以异象是第一步。异象会推动把我们带到神话语 更丰满的地步。

我们今天因为缺乏对身体的认识,所以讲到神的话,我们想到的是执事、话语的执事,这可以说是幼稚的光景。其实神的工作,当然有一些人他们是话语的出口。但是我们把讲道和听道,倒过来了。有话语的出口,是为了让众人都得着主的话。所以众人是目的,一个人执事是手段。但是今天在教会里面,整个可以说是 upside down (倒过来)。能讲神话语的人成了教会的重点,而会众似乎成了一个辅助。这是严重的偏离。圣灵的工作是要把我们从一个人、少数人明白主的话,带到全体明白主的话。即使我们达不到各个,那我们应该达到整体的水平。所以这是第二点,真道的开启。

真道的建造,如果细的话,当然有两个维度,一个是道的本身。到底神的话,神话语的规模,神的话里面有一些什么样的宝库?这是一面,我们需要知道的。

另外一面,对于教会,教会怎样能来接受这些话呢?有没有可能每一个人都是十项全能?我们知道是不可能的。所以如果我们要看到真道的建造,你就知道,那个原则还是各尽其职。圣灵要来做建造的工作,一栋建筑,它有它的根基,它有它的正面东西南北、前后左右、上下,每一面是不一样的。

我们如果用尼希米建造的城墙来看,你要把它围成一座墙。 你发现,这一个整个的城墙有不同的段。那么,真道的建造,我 们看的是到底真道有些什么样的内容,但是其实还有一方面就是 真道在这里,我们怎么样来做建造的工作。这是第二个方面。

第三个方面,就说到圣灵的引导。异象可以说是一个中心,它的范围是最窄的,但它是最中心性的。然后来到了真道,你看到它的范围就扩大了许许多多。神的话、真理的话、生命的话、走路的话、还有整个圣经纵览的话,神的话有许许多多。但是真道也还不够。话是话,人是人,生活是生活,你从真道要进到生活,从真道要进到教会实际的建造,那就是第三个需要圣灵的引导。圣灵的引导那个范围就更大了。

圣灵,风随着意思吹。所以我们前两点相对来说,我们能讲的比较具体,比较精准。但是,来到圣灵的引导,就不那么好讲。 但是圣灵的引导是我们必须要认识和学习的。

我们的思路,圣灵的引导,我们就从《使徒行传》的这个范围来看。我们不可能看所有的,但是我们把一些重要圣灵引导的原则和方向来提炼出来。我们一同来认识。

# 第二段 受膏的教会

#### 圣灵的引导(2)

--耶路撒冷教会的受膏

序)神的旨意(1) 器皿的预备

1) 神的灵(2:1-13) 圣灵的浸

2) 神的道(2:14-40) 复活的见证

3) 神的家(2:41-47) 身体的建立

上一次我们看的可以说《使徒行传》的序言。我们就不复习 了。但是大家记得,我们讲到《使徒行传》的第一章和《使徒行 传》的第十三章。当然来到《使徒行传》之前,有器皿的预备, 这方面我们就不多说。像我刚刚诗歌的时候提到,我们个人圣灵 在我们身上的工作,这也是圣灵的引导。但是我们的负担在第三 方面、是讲到团体的方面。所以我们就没有太多的去说到。

如果圣灵不能做《罗马书》第六章到第八章的工作,那么你 不可能来到《罗马书》第十二章。我再说一遍,如果圣灵不能在 我们身上引导我们走成圣的道路,个人的成圣,那么我们就无法 来到《罗马书》十二章, 那里就开始讲到团体的成圣——我们在 「基督里成为一身」(罗12:5)。罗马书十二章讲到「将身体献上」 (罗12:1),如果在教会的范围里面,那是许多的身体献上。「所 以, 弟兄们, 我以神的慈悲劝你们, 将身体献上」(罗 12:1), 将 你的身体、我的身体、他的身体、将众人的身体都献上。

然后接下来在《罗马书》十二章第5节,他说我们「在基督

里面成为一身」,one body 一个身体。如果有献上的众身体,就有基督的那一个身体。所以圣灵的工作是在我们个人身上带领我们成圣。所以这一部分我们是另外的题目、另外的内容。

所以在彼得的身上,他从尘土变成石头。所以他改名叫矶法。 然后主还要让矶法成为一块活的石头。石头是没有生命的,但是 建造圣殿的石头是充满了生命的。因为房角的头块石头是死里复 活的生命,是那位充满生命的石头。所以我们这一些被建造的石 头也要像祂一样充满生命。

所以石头、活石,最后还要成为宝石,因为彼得是在新耶路 撒冷城的根基上,他是有份的,写着十二使徒的名字,所以彼得 还要成为宝石。彼得是代表。彼得怎样,我们也是怎样。这是福 音书中主在彼得身上所做的工作。这一方面我们就不去说它。

来到《使徒行传》,你看到,当在门徒上身上有工作、有预备。 那么到了时候,你看到《使徒行传》第一章,他们有一个侍奉祷 告的聚会。然后就带下了从第二章到第十二章圣灵许许多多的工 作。那个引导是有一个开始的,因为这个工作不是彼得的工作、 不是雅各的工作、不是约翰的工作,这个工作是圣灵的工作。所 以如果我们要成就圣灵的工作,那么你看到他们需要一起来引导, 让神的旨意通行在他们的中间。

《使徒行传》第一章的这个例子就是在十二个使徒中间,我们可以说有一个最小的使徒,最末后的使徒。如果要我们来想,如果能把十二个人的前几名把他定下来了,那么后面的选谁都差不多。这是人的想法。但是在圣灵的工作上,主耶稣的这十二个使徒一个都不能少。所以当今天出了状况的时候,犹大退下,需要把一位补上。这位马提亚,后来在圣经中,就再也没有出现,没有显性的出现,有隐性的出现。当彼得在《使徒行传》第二章站起来的时候,十一个使徒与彼得一同站立。然后《使徒行传》

中只要讲到十二使徒的,那里都有马提亚。但是马提亚的名字再也没有提到。所以我们可以肯定的说,马提亚是最末后的,也是最小的。

但是《使徒行传》第一章给我们一个什么原则?就是哪怕是最小的一个,如果在马提亚身上,神的旨意显出来了,那么整个在耶路撒冷,神的工作,那个神的旨意就能够完成。这就是器皿的重要。今天无论是教会,无论是小组,无论是儿童主日学,无论是宣教,无论什么样神的工作,如果要是圣灵的工作,那么我们知道,第一个要求的是,合适的器皿,合用的器皿。

第二个,为着合用的器皿,神的儿女们能一起团体的寻求神的旨意。所以这是圣灵引导一个很清楚的开头,一个很清楚的例子。这个我们今天可以应用的。

我们今天要继续往前。我们还是在《使徒行传》的开始,但是我们要从第一章进到第二章。《使徒行传》第一章、第二章,可以说就是圣灵降临下来,这是一个交班。《使徒行传》第一章是讲到主耶稣,主耶稣和祂的使徒们。然后《使徒行传》第二章是讲到圣灵和使徒,圣灵和耶路撒冷教会。

当圣灵降临下来的时候,就产生了教会的受膏。圣灵降临是什么意思?就是神将膏油倒在基督的身上,然后基督是头,教会是身体。这个膏油从头一直流,流到胡须,你看到这些被圣灵充满的人;然后流到衣襟,流到全身,你看到有三千个人信主。那是圣灵的膏油,从天上降下来。因为基督被膏,所以教会被膏。

从第二章一直到第七章,整个的《使徒行传》的第一段就告诉我们,耶路撒冷教会是一个受膏的教会,不只有一个受膏的元首,而且带来了受膏的教会。所以我们看一看,这个膏油是怎样在耶路撒冷教会的。我们今天,圣灵引导我们是耶路撒冷教会怎样受膏的,那么今天你我所在的教会也是怎样受膏的。我们今天

只能看开头第一章跟第二章。

第一章跟第二章, 我们稍微给它一个大纲。

第一章是神的旨意。神的旨意是要他们留在耶路撒冷。神的旨意是要让他们得着圣灵的能力。神的旨意是要让他们(以)耶路撒冷作开始,一直到地极。神的旨意是十二个使徒,是祂所使用的器皿。神的旨意是最小的马提亚也要把他确定下来。这是第一章,神的旨意。

来到第二章,分成很明显的三段。第一段是神的灵,神的灵的工作。第二段是神的道的传递。第三段带来了神的家。最重要的其实是第三段。圣灵降临下来,他们「舌头如火焰显现出来。分开落在他们各人头上。他们就都被圣灵充满」(徒 2:3-4)他们说起方言来,然后许多人被吸引过来。神的灵的工作是为了要带进耶路撒冷教会的产生。圣灵的浸产生了教会。所以,这是我们很重要的观念。我再说,我们不讲个人的引导,我们讲的是团体的引导。圣灵的目的,真正的目的,不是个人;圣灵真正的目的是团体、是教会。

所以今天教会已经产生了。但是今天,圣灵在我们中间的引导,我们可以说千真万确,没有例外的。圣灵的工作就是要把当时耶路撒冷教会那一个受膏的教会的光景,藉着今天圣灵的工作、圣灵的引导,也成就在我们的中间。不是外在的模仿,而是因着圣灵的工作成为里面的生命、里面的生命力、里面的合一。那一个属灵的教会,今天是一模一样的。

所以这三点,我想《使徒行传》第二章,可以应用在我们的中间。神的灵,祂的工作;神的道,祂的工作;然后神的家,祂的工作。我们没有时间去细讲这三段。第一段、第二段我们点到就好了。我们的重点可能放在第三段。

第三段,一面有实例,耶路撒冷教会的实例。实例说到我们

今天的事情,我们把它放在第二堂。今天的第一堂,我们先要对于《使徒行传》第二章,神的家、耶路撒冷教会的光景,需要有圣灵的解释。《使徒行传》第二章没有。但是今天保罗的书信里面是有的。在《哥林多前书》十一章到十五章,至少到十四章,是那个教会生活的解释。

《使徒行传》第二章是教会生活的记录,好像是一个视频一样。从《使徒行传》第二章到第七章给了我们许多短的视频。这是许多的场景,好像一幕戏。这个戏,你去看,它里面是一段一段,很多段把它剪接在一起。

《使徒行传》第二章是许多段里面的第一段。这也可以说整个教会的生活,我们的生命,教会的生命,什么是教会?就应该拿《使徒行传》第二章 37-47 节这一段作为教会生活的模板。但是,我们说这不是外在的模仿,是里面的生命,因为生命而有的光景。但是我们今天要看的时候,我们的认识更清楚了,不仅有历史的记载,那更有属灵的解释。

保罗在《哥林多前书》里面,把这个很清楚的解释给我们听。 所以我们今天把它分成两段,第一段我们着重看身体的律,就是 它到底里面是基督的身体,圣灵的工作就来到教会的法则,基督 身体的规律。就像我们这个身体它是有律的,就像身体里面有不 同的组织,有不同的部分,头有头的责任,脚有脚的责任,这个 是身体的律。当我们要行事为人的时候,你一定要符合身体的律。

有时候出了状况,今天头痛,或者今天脚上不舒服,一个肢体的问题,牵一发动全身,它就会影响到整个身体的运作。这个是什么?这个就是那个律。你不能说你只是头痛而已,其他地方没有痛,为什么不好好干活?你如果不认识身体的律,一个肢体如果痛,你全身都不舒服。教会也是这样,身体有身体的律。所以我们需要藉着《哥林多前书》保罗的书信,来认识身体的律。

然后第二个是身体的生活,第二堂我们来看身体的生活,身体的律也好,身体的生活也好,弟兄姊妹,这是什么?这就是圣灵今天的工作的目的。圣灵工作是根据基督来工作。基督今天要得着的,祂的头在天上,祂的身体在地上。为什么圣灵要来到地上?圣灵就让地上的身体能连于天上的头。所以圣灵的工作,成熟的工作,是引我们来认识、来进入基督身体的那个律。

很清楚的解释在《哥林多前书》十一章到十四章,十五章是结局,复活是结局。如果我们今天活在基督的身体里面,像《哥林多前书》十一章到十四章,我们就能够进入荣耀的复活,复活在我们身上就会丰富,就会荣耀。不然我们也会复活,但是我们就是贫贫穷穷的进入到复活的里面去。

所以十五章我们放一放。十五章是结局,但十一章到十四章就是我们今天到底教会是一个什么样的机构 organization?教会是一个什么样的生机体呢?这是圣灵今天的工作。我们认识它,我们进入它,这是圣灵的工作。

为什么人会被圣灵充满?不是让你在基督身体里面成为出类 拔萃、鹤立鸡群的一个,不是让你抢掉基督的镜头,而是让我们 在基督的身体里面发挥我们该有的作用。所以团体的圣灵观和个 人的圣灵观有很大很大的差别。如果我们追求个人的圣灵充满, 我们会落入追求能力、追求神迹奇事的坑里面。你一落到那里, 你就容易受骗。但是更严重的问题是,你会落入到个人主义里面。

圣灵要带我们进入的是基督主义,最后是一个团体。如果我们无法包括所有的蒙恩信主的人,那么至少在神定的时间和空间里面,在我们本处的聚会里面,这就是地方教会的原则,就是在那一个神所配搭的这一群弟兄姊妹中间,我们来认识、实践基督身体的律,基督身体的法则。

第二段, 基督身体的生活。这个生活背后有一个法则在管理。

如果我们懂得了法则,我们需要在生活中去实践它。这个是今天 圣灵最核心要带领我们进入的。虽然这是《使徒行传》的开头, 但是这可以说一切,其他的都只是手段而已,可以这样,也可以 那样。但是最后不变的是,祂要在你我所在的教会中看见基督身 体的彰显。这个认识,是以前的世代还不成熟的。

我们举一个简单的例子。以前在教会里面有祭司的阶级,无 论是在天主教,还是在改教运动,你看到这都是教会,教会就是 这样的。一讲到教会,人家就问,牧师是谁?主教是谁?你们的 带领同工是谁?凡是有这样感觉的,你跟圣灵成熟的工作,都有 相当的距离。

圣灵今天要做的是什么?是从某种程度来讲,你可以忘记谁是牧师;你可以忘记谁是同工。我说从某种程度上来讲,为什么?因为我们个个都是祭司;我们个个都是同工;我们个个都是有影响力的。意思是你把一个拿走,今天的聚会,今天的教会就处于受伤的状态,她就不一样。你今天没来,教会就受很明显的损失。这是圣灵要把教会带进的光景。每一个弟兄姊妹在这个教会中,都有他重要不可缺少的作用。今天这样的教会几乎是看不见。但是你我他,每一个人的身体都是这样的。你哪怕就是一个小指受伤,如果耳朵痒了,你就没有办法。没有一个身体,没有一个肢体是可以缺少的。如果一个肢体不舒服,全身都不对劲,直等到都在健康的状况里面。这个就是圣灵要带我们进入的工作。

圣灵今天引导这个人,引导那个人,在聚会中引导,在工作中引导,在外面的环境中引导,在里面工作,目的是什么?就是要让那位复活升天的基督显在教会的当中。基督不会显在世界的当中。但是基督要显在教会的当中。但是我们的问题是,今天教会的彰显,一讲到教会,我们就讲到听道。我们的焦点都是放在讲道的弟兄,要把基督彰显出来。弟兄姊妹,当然这是必经阶段,

但这是幼稚的阶段。就着荣耀教会来讲,这个东西是顶撞荣耀教会的。

圣灵要做的工作是,把我们引入,我们在基督里面成为一个身体。每一个人都有他很重要的功用。每一个人把你的那一份摆出来。你看见基督的彰显,基督荣耀的彰显。这是《使徒行传》第二章。很清楚我们可以看见的。

# 第三段 神的灵与神的道

### (1) 神的灵 (2:1-13)

#### --基督受膏与圣灵的浸

徒2:33 他既被神的右手高举,又从父受了所应许的圣灵,就把你们所看见所听见的,浇灌下来。

诗133:2 这好比那贵重的油浇在亚伦的头上,流到胡须,又流到他的衣襟。

林前12:13 我们不拘是犹太人,是希利尼人,是为奴的,是自主的,都从一位圣灵 受洗,成了一个身体,饮于一位圣灵。

圣灵保惠师, 从基督第一次来到基督第二次来, 婚礼的总管。

基督复活升天, 带来圣灵的降临。

圣灵降临产生教会,圣灵职事是基督身体的生命力与合一。

基督的工作, 带来圣灵的工作。

先有逾越节,后有五旬节。

基督在圣灵里,圣灵代表基督、见证基督、荣耀基督、预备新妇。

元首的受膏产生身体和受膏的身体。

讲到圣灵的降临、圣灵的浸,我没有时间来讲真理的这一个 层面。但这其实是今天我们很缺乏的。所以这是使徒约翰给我们 补上的。讲到圣灵,很重要的就是圣灵是谁?我们给它一个名词, 叫做圣灵的身位。

我们今天对于圣灵的身位缺乏认识。主耶稣说,「我去是与你们有益的;我若不去,保惠师就不到你们这里来」(约16:7)。所以圣灵是主耶稣第一次来开始。主耶稣第一次来完成,就是祂到父那里去,祂升上高天,等到祂第一次来一完成,你看到圣灵就

开始接管教会、基督徒, 还有整个的时代。

然后圣灵一直要工作,一直要工作, 祂是 on duty,圣灵值班,一直值到基督第二次来。所以圣灵的身位,圣灵是谁?圣灵是基督第一次来,到基督第二次来,中间当班的,中间的总管,中间的保惠师。为什么需要另一位保惠师?因为「我往父那里去,有一天,我还要到你们中间来。」祂往父那里去,跟祂到我们中间来,这中间的空档,不空,因为一面这个时候基督在天上,天上有一位保惠师;但另一面,在人的里面,在教会的中间,有另一位保惠师,这个就是圣灵的身位。

比如说《约翰福音》里面讲到什么是"教会的",你找来找去找不到。但是有一段是讲到"教会的",因为这一段是讲到" 圣灵的"。《约翰福音》里讲到"教会的"就是《约翰福音》十四章到十六章,他一面是在讲圣灵,但他另一面其实也就讲到了教会是什么,教会的生活是什么样的生活。

所以圣灵是谁呢?圣灵今天在我们身上,可以说基督在十字架上,下了聘礼,祂聘我们为妻,祂与我们订婚了。圣灵的工作就是,祂要陪着我们。我们今天已经有一个身份,就是基督的未婚妻。圣灵要陪着我们,直等到我们像基督的妻子。这就是圣灵的工作。所以圣灵感兴趣的,严格来说,不是我们的个人,圣灵感兴趣的是羔羊的妻。如果我们抓住了这一点,你再来到圣灵的工作,你就知道圣灵做什么样的工作。细的我不说了,基督上去,圣灵下来。所以圣灵下来是有一个使命的,是要代表高升的基督。

那么今天基督在天上,对;但是今天基督在圣灵里,也对。 我们顺服圣灵,就是顺服基督。如果我们说,我们是属主的人, 我们愿意尊主为大,那么在今天教会里面落实的地方,就是看你 有没有顺从圣灵。如果我们同工会开会,大家养成一个习惯,顺 服这一位,不管是职位,也许他是牧师,也许他是负责弟兄,也 许他是 the chief elder 长老中间的长老长。如果我们养成习惯顺服他,你不可能是成熟的教会。顺服人是需要的,但是到底我们是顺服主,还是顺从人。我们是跟主,还是跟人?很多弟兄姊妹觉得,差不多呀,跟他就是跟主,错了。主给我们机会来跟他,但是更重要的学习是跟主。

所以,如果我们今天,教会养成习惯,都是跟着人的。那么你说,我们顺服主,就是空谈。那你说怎么办?我们要学习,跟随圣灵。所以你看,在《使徒行传》第一章就很清楚,他们不是说,彼得你祷告就好了。你祷告完了,你把决定告诉我们。如果是这样,这叫做跟从人。但是,不是,他们聚在一起同心的祷告。彼得把彼得所领受的,把主的话交通给他们。但是最后的决定是他们一起来做的。

所以,为什么今天要跟从圣灵?因为基督在圣灵里。我没有时间看《约翰福音》。《约翰福音》前面说「祂来」,保惠师要来,接下来祂说,「我必到你们这里来」(约14:18)。那个时候的"我",不是指着祂第二次降临,而是指着圣灵降临。当圣灵来的时候,主耶稣说,「就是我来。圣灵就是我,我就是圣灵。」

这是根据《约翰福音》十四章那里所说的。我们不是把子与灵混淆起来。但是我们要认识到子在灵的里面。灵把子彰显出来。

#### (1) 神的灵 (2:1-13)

#### --基督受膏与圣灵的浸

- 徒2:1 五旬节到了,门徒都聚集在一处。
- 徒2:2 忽然,从天上有响声下来,好像一阵大风吹过,充满了他们所坐的屋子,
- 徒2:3 又有舌头如火焰显现出来,分开落在他们各人头上。
- 徒2:4 他们就都被圣灵充满,按着圣灵所赐的口才说起别国的话来。

太3:11 我是用水给你们施洗,叫你们悔改。但那在我以後来的,能力比我更大,我就是给他提鞋也不配。他要用圣灵与火给你们施洗。

- 服事的火 罗12:11 殷勤不可懒惰。要心里火热,常常服事主
- 恩赐的火 提后1:6 … 使你将神藉我按手所给你的恩赐再如火再挑旺起来
- 坛上的火 启8:5 天使拿着香炉,盛满了坛上的火,倒在地上…
- 启示的火 徒7:30 …西乃山的旷野,有一位天使从荆棘火焰中向摩西显现
- 试炼的火 彼前1:7 …信心既被试验,就比那被火试验仍然能坏的金子更显宝贵…
- 圣洁的火 弗6:16 此外,又拿着信德当作藤牌,可以灭尽那恶者一切的火箭 - 审判的火 帖后1:7 ···那时,主耶稣同他有能力的天使从天上在火焰中显现

所以教会的生活,我们个人的生活,你要学习跟从圣灵。因为跟 从圣灵就是顺服主。教会的生活,我们也要学习跟随圣灵。因为 是透过教会跟随圣灵的权柄,来彰显基督在教会的权柄。这是身 位方面的交代,我们只能稍微提一提。

然后《使徒行传》第二章里面,第一段当然就讲到圣灵的工作。我想给大家留下一个点。所以我就讲一点,就是你读《使徒行传》第二章 1-4 节,我们不整个来念。第 3 节说,「又有舌头如火焰显现出来,分开落在他们各人头上。他们就都被圣灵充满,按着圣灵所赐的口才,说起别国的话来。」(徒 2:3)五旬节圣灵降临有一个很重要的目的,一个很重要的彰显就是方言。这个方言它背后代表的是合而为一。

我们知道在巴别塔的时候,这可以说人堕落的最高点,就是巴别塔的混乱。那么当今天神完全的工作显出来的时候,圣灵降临的时候,五旬节的工作是冲着巴别塔而去的。当人堕落到罪里面,这是《创世记》第三章;然后人堕落到肉体里面,这是《创世记》第六章;最后人堕落到世界,堕落到团体的背叛里面,这是《创世记》第十章。当救恩完成了,主耶稣被高升了,祂成了国度的君王的时候,你看到圣灵降下来,第一个针对的就是巴别塔的乱象。有巴别塔的乱象,有五旬节的合一。这个意义我们不去多说它。

我们只找一个点,就是当圣灵显现的时候,有一个记号就是火。「舌头如火焰显现出来」(徒2:3)。《马太福音》第三章 11 节讲到,将来主耶稣要给人施的浸,是用圣灵与火给你们施洗。所以预言不只是圣灵的洗,圣灵与火的洗。当圣灵的浸下来的时候,你看到有一个就是火。我们今天当讲到圣灵充满的时候,圣灵在教会里面运行的时候,我们总是会想到医病、赶鬼、神迹、奇事。但是,当圣灵来描写圣灵的浸的时候,是说到火,圣灵和火。哪

里有圣灵的工作,哪里就有火的记号。

所以,我们就和弟兄姊妹稍微看一看。我没有时间细看。但是我就提一点。如果我们今天渴望被圣灵充满,弟兄姊妹,千万不要落入神迹奇事,因为很多时候那是诱饵。你知道,圣灵做这个工作,魔鬼也做这个工作,尤其在末后,鬼魔的灵施行奇事。我们需要神迹奇事,但是我们真正要追求的,我们鼓励弟兄姊妹羡慕火,火代表神。我们今天不是要寻找更大的能力、神迹奇事,你会走火入魔。但是这里有七个火是圣灵的工作,我们需要羡慕、需要追求的。

第一个火,是服事的火。《罗马书》十二章说,「要心里火热,常常服事主」。一个被圣灵充满的人,是心里(火热),你说不出来为什么,但是一个人遇见主以后,他很自然的就会说,"主,我要来服侍祢"。服事是需要带着火的,但是很多时候服事,我们会失去那个火。很多的原因,我们不细的展开。但是,弟兄姊妹,在你所在的教会里面,有没有一把火?当教会聚会的时候,当弟兄姊妹在一起,哪怕不聚会的时候,你能不能看见有一个服事的火在我们的中间?这就是神荣耀的记号。

如果到了九点钟聚会,八点五十五分的时候,还是只有少数人来到,这个就谈不上火。九点钟聚会,八点半(晚一点吧,城市人口),八点四十分,你看到,基本上大家都已经来了。大家是有的多的,不是刚刚好,甚至还要迟到五分钟的。大家是有的多的。九点聚会,八点半,八点四十分,人就在那里,就已经进入了聚会的状态,就已经找事奉的事情。当然,有的肢体是在忙碌,这个不怪,没有他们的服事,九点到十点很多的事情,你就没有办法进行。感谢主!他们有火。但是,不是只有有责任的弟兄们,他们是有责任,但是那些没有责任的人他们也先来了,该帮忙的帮忙,大部分肢体坐在那里祷告。弟兄姊妹,这叫做服事

的火。

一个被圣灵充满,一个有神荣耀的教会,是有火的教会。不是只过得去就行了,不是只要有饭吃就行了,不是只要有聚会聚就行了,是要有神的荣耀在我们中间,那是要有服事的火的。

第二个火,恩赐的火。你发现神的显现。有时候有一个弟兄,他就点了一首诗歌;有时候一个弟兄,一个姊妹,他/她一祷告,天就下来了。这是什么?这是恩赐的火。有的恩赐是长久在一个人身上的;有的恩赐是临时的,就是为着今天,这个恩典临到他。但是不管怎么样,因为有神的同在(这个你努力是努力不来的),风随着意思吹,就不知道为什么,就是这首诗一唱,天和地就连起来了。不知道为什么,就是那几句话说出来以后,天和地就连起来了。这是什么?这是神的工作。

所以恩赐很重要,恩赐的火很重要。但是恩赐不是让我们注意他,而是恩赐显出来以后,你看大家都被带到主面前去了。我们不会运用恩赐的时候,当你服事了,结果大家都觉得你很了不起,这是恩赐容易引起的问题。为什么会这样?因为少嘛。如果人人都发挥恩赐的时候,你看到这个时候,元首就能够聚焦;但是如果只有少数人有恩赐、用恩赐,那么他就容易把元首给挡住。

所以我们知道,我们需要有恩赐的火。如果你不给弟兄姊妹服事的机会,像祷告,如果只有领会的人祷告,那么恩赐的火,领会的人他身上有恩赐,当然他也能把天带到弟兄姊妹的中间,但是那个火就不够旺。所以,为什么我们宝贵团体的祷告,不是要制造冷场的机会,而是要让火有烧的空间。

正常的教会,在你里面、在我里面、在他里面,都有神的恩典。我们只是没有机会把它发挥出来,但是到我们聚在一起的时候,这是把神的火显在我们中间,带到聚集当中来的机会。我们不可能人人,也许聚在一起的时候,三个人、五个人,你开口祷

告,他开口祷告,我开口唱诗。结果你看,就这么一点点诗歌,一点点祷告,教会就进入了属天的境界。这是恩赐的火。

第三个火,坛上的火。这个坛可以是香坛;这个坛也可以是 祭坛。这和服事有一点像。但是服事好像比较轻,但是坛就有点 重了。

我们有香吗?我们有祷告,但是我们的祷告里面能不能有香的成分?这是不太一样的。很多弟兄姊妹祷告,你知道他刚开始学习祷告,香的味道基本上不太够,谈不上香的味道。但是有的肢体已经经过了学习,圣灵在他里面有破碎、有组织的工作,所以能够让人摸到香的成分。所以坛上的火,香是要经过坛上的火,有这个火才能让香的香气发散出来。

还有祭坛。牛可以耕地,耕地的牛是服事的牛,但是被宰杀的牛才是坛上的火。如果我们没有服事的火,我们根本谈不上坛上的火;但是有了服事的火,我们还要进步到香的火,还要进步到祭牲的火、启示的火、试炼的火。

第六个火,应该叫它圣洁的火。

在这七个火里面, 六个都是正面的。但是有一个火是负面的。《以弗所书》六章 16 节,「灭尽那恶者一切的火箭」。你发现有人有恩赐的火, 魔鬼就会把罪恶的火也带给他。很多时候教会绊倒人的不是不起眼的肢体, 就是这一些有服事的火、有恩赐的火、有启示的火的, 要格外小心罪恶的火。只有圣洁的火能胜过罪恶的火。

然后, 最后还有审判的火。

我们想到圣灵的工作、圣灵的充满,我想我们提一个点,就 是火。

弟兄姊妹, 我们里面有火吗? 很多时候, 因为我们忙碌, 所

以我们会无为而治。服事主,我们可以说,"我们等候主";如果有很多有提议、有想法的弟兄姊妹,我们都说,"那是属肉体的想法"。弟兄姊妹,这是老化。的确,圣灵很多时候要我们学习安静,要我们学习等候。但是教会里面,怕的是你不找事情去做,其实,教会里面(有)做不完的事。但是我们很多时候会拿属灵的借口,"哦,不可少的只有一件",所以我们说,"我们只有一件事。"

教会里面有马利亚,教会里也有马大,还有拉撒路。我们在神的家中,如果要学习忠心的话,什么叫忠心?就是,不是等事情来找你。事情会来找你的,但是我们不能做一个等事情来找你的人。我们要在主面前祷告,把要做的事情找出来。教会治理的同工,尤其是带领的,你要走在弟兄姊妹的前面。

但是很不幸的,在很多的聚会中,我们看见,弟兄姊妹可能已经提出了许多的声音了,但是带领的弟兄们,也许是观念,也许是忙碌,也许是为着打鱼,你耽搁了教会的事。尤其我们还会找一些属灵的借口。我们说,不要跑到主的前面。是,我们是不该跑在主的前面。但是你知道,跑在主前面的学习,不是你坐在至圣所学来的,很多时候就是你在外院,在忙来忙去的时候,但是你里面圣灵引导你,让你有更深的学习。所以,千万不要喊口号。我们应该有属灵的志向,但是,不要躲在属灵的口号里面,不要躲在属灵里面,来走我们肉体的道路。这个我们提醒一下。

第二点,主的道。这个我就不讲了。在《使徒行传》第二章 里面,彼得讲道远远比不上保罗,我想这是公认的。但是《使徒 行传》第二章里面,彼得的道是很宝贵的道。我们讲过这个来源, 应该是第一章。因为主耶稣那四十天讲解旧约神的话,让彼得有 了学习。所以,其实主耶稣教导什么?你看彼得的讲章,你就知 道,那是主传给彼得的。 彼得用了两段《诗篇》,主要的《诗篇》。一段是《诗篇》十六篇,那是讲到复活的基督;然后另一段用的是《诗篇》一百一十篇,是讲到得胜的基督。所以复活的基督是《诗篇》十六篇,

#### (2) 神的道 (2:14-40)

--复活的见证

徒2:33 他既被神的右手高举,又从父受了所应许的圣灵,就把你们所看见所听见的,浇灌下来。

要被圣灵充满, 也要被道充满, 神的道解释神的灵

- 约珥书2:28-32

应许的圣灵

- 诗篇16:8-11

复活的基督

- 诗篇110:1

得胜的基督

- 圣灵的浇灌与道的浇灌

诗篇16篇 - 复活的诗 - 生命、产业、迦南 诗篇110篇 - 得胜的诗 - 权柄、宝座、锡安

得胜的基督是《诗篇》一百一十篇。

《诗篇》十六篇,讲到生命,讲到产业,所以复活是指着生命来说的。所以如果我们在复活里面,我们就在丰富、在产业的里面。很多时候,为什么我们得不着产业,因为我们还受死的捆绑。你没有复活的经历,产业就会少。教会如果要丰富,就要常常经历复活的基督,这是一面。

另一面,《诗篇》一百一十篇给我们看到的是权柄,生命和权柄。

《诗篇》十六篇是生命的诗。《诗篇》一百一十篇是权柄的诗。 我们稍微提一下就好了。这里很重要的原则就是,不只是被神的 灵充满,也要被神的话充满。如果我们有神的话,我们要祷告,

"主,把话放在灵里面。"我们不只预备了话,把话讲给弟兄姊

妹听。话要用灵把它推出去。圣灵的工作需要有神话语的解释。 所以,对教会很重要的是,要一面有灵,一面有话。这在教会的 开始是非常非常清楚的。

# 第四段 身体的律

### (3) 神的家 (2:41-47)

#### --身体的建立

- 徒2:41 于是领受他话的人就受了洗。那一天,门徒约添了三千人,
- 徒2:42 都恒心遵守使徒的教训,彼此交接,擘饼,祈祷。
- 徒2:43 众人都惧怕; 使徒又行了许多奇事神迹。
- 徒2:44 信的人都在一处,凡物公用;
- 徒2:45 并且卖了田产,家业,照各人所需用的分给各人。
- 徒2:46 他们天天同心合意恒切的在殿里,且在家中擘饼,存着欢喜、诚实的心用饭,
- 徒2:47 赞美神,得众民的喜爱。主将得救的人天天加给他们。

林前12:12-13 就如身子是一个,却有许多肢体;而且肢体虽多,仍是一个身子; 基督也是这样。我们不拘是犹太人,是希利尼人,是为奴的,是自主的, 都从一位圣灵受洗,成了一个身体,饮于一位圣灵。

然后我们来到重点, 第三段, 神的家。

第二章 41 节到 47 节,我们下一堂再来念。但这里把初期教会、耶路撒冷教会的教会生活,记载给了我们。他们有这样的生活,「恒心遵守使徒的教训,彼此交接,擘饼,祈祷」(徒 2:42),「信的人都在一处,凡物公用」(徒 2:44),「他们天天同心合意恒切的在殿里,且在家中擘饼,存着欢喜、诚实的心用饭,赞美神,得众民的喜爱。」(徒 2:46)

为什么会这样?因为圣灵浇灌下来,圣灵引导他们,圣灵把他们带进一个光景里面,就是教会生活的光景里面。今天圣灵做同样的工作。圣灵来,要把我们带进正常教会的生活。(再讲一遍)圣灵来,要把我们带进正常教会的生活。这就是今天圣灵的

工作。但是我们今天不仅仅在《使徒行传》第二章里面,我们也需要在圣灵的解释。圣灵是怎么解释圣灵降临、圣灵的浸这件事情的?

你听保罗在《哥林多前书》十二章说,「身子是一个,却有许多肢体」。在初期耶路撒冷教会有一百二十个肢体。但是他们同心合意。后来有三千个人,三千一百二十个人,但是他们好像是一个整体,过教会的生活。「而且肢体虽多,仍是一个身子;基督也是这样。」

所以,保罗在《哥林多前书》十二章有一个很大胆的宣告:教会就是基督。当然更准确的话说,教会是基督的身体。什么意思?你碰到教会,如果逼迫教会,就是逼迫基督。所以,你和我,我们在教会里面,我们的价值是什么?价值就是我们里面的基督。为什么我们有价值,我们有意义,神要使用我们,我们很重要?因为我们是基督身上的肢体。

然后,保罗进一步说,「我们不拘是犹太人,是希利尼人,是为奴的,是自主的,都从一位圣灵受浸,成了一个身体,饮于一位圣灵」(林前 12:13 另译)。这是保罗解释,什么叫做圣灵的浸。圣灵的浸,产生了基督的身体;圣灵的浸,引我们进入教会的生活和教会的实际;圣灵的浸,让人在我们中间、在教会中间能看见基督,在基督的身体能看见元首。在圣灵充满的人、圣灵充满的教会中,能看见复活得胜的基督。这就是圣灵今天所要做的工作。这个需要主开启在我们里面,我们就明白圣灵,明白教会了。

如果我们要来到《哥林多前书》十二章,很自然的,其实需要《哥林多前书》来帮助我们。

#### (3) 神的家 (2:41-47)

#### --身体的建立

哥林多前书

1-2 十字架 - 教会 (ecclesia) 3-10 属肉体的··· - 召出 (ex kaleo) 11-15 属灵的··· - 召入 (eis kaleo)

 11章 持定元首
 元首所是,元首所作

 12章 身体的律 - 合一
 合一,恩赐,配搭,职事

 13章 身体的道 - 爱
 爱之短,爱之长,爱之久

 14章 身体的运动 - 聚会
 先知的话,先知的会,先知的灵

15章 身体的结局-复活 事实,盼望,经历

林前12:12-13 就如身子是一个,却有许多肢体;而且肢体虽多,仍是一个身子; 基督也是这样。我们不拘是犹太人,是希利尼人,是为奴的,是自主的, 都从一位圣灵受洗,成了一个身体,饮于一位圣灵。

《使徒行传》,《哥林多前书》和《以弗所书》是新约圣经里面三卷讲教会的。《使徒行传》是把教会的历史给我们;《哥林多前书》是把教会的实际、实行给我们,所以难怪讲到哥林多教会种种的问题,因为它要讲到教会的实践 the practice。所以讲到蒙头,讲到擘饼。为什么?它不只是讲理论,它也讲到教会的生活。但是这个生活是有解释的。《使徒行传》里面只是讲,你只看得见,他们外面是怎么样的;《哥林多前书》还是讲他们应该怎么样,但是也告诉我们,为什么要怎么样。

来到了《以弗所书》,《以弗所书》是更高的启示。它把教会的启示就带得更高,虽然也有教会的生活,但是那一个具体(是在《哥林多前书》)。所以我们说,《以弗所书》是属天的,《哥林多前书》像是在地的。教会的这两面,我们既需要《哥林多前书》,又需要《以弗所书》。所以这是《哥林多前书》的重要。

如果我们要用《哥林多前书》来解释圣灵和基督的身体,你就发现《哥林多前书》有一个主题,就是教会这个字 Ecclesia,希腊文教会这个字是「被呼召出来的会众」。被呼召出来的会众、

这里就有一个出,一个入。出,从世界里面出来,从肉体里面出来;入,进入到基督里面,进入到基督的生命,进入到基督徒的生活,进入到教会的聚会。

整个《哥林多前书》就是一个出,一个入。从第三章到第十章,可以说是属肉体的。所以《哥林多前书》第三章第1节就讲到「你们是属肉体的」。从第三章一直到第十章,把属肉体的教会或者教会里面属肉体的病给我们一个清单。这里有各种各样的病,有血管堵了,有结石了,有病毒了,那是身体上的病。这是我们要出来的。

然后从十一章到十五章,是入。三章到十章是召出;十一章到十五章是召入。我们要进入与神儿子的交通。这个交通显在什么地方?就是十一章到十五章。十一章讲到持定元首。我们今天如果要在《使徒行传》第二章的里面,我们要学习持定元首,《哥林多前书》十一章。然后《哥林多前书》十二章是讲到身体的律。十一章讲元首;十二章讲身体,讲到身体的律。十三章讲到身体的道。保罗说,我把那最妙的道指示你们,那就是爱。身体的律是合一,身体的道是相爱。然后十四章讲到身体的运动,他就讲到聚会了。十五章讲到身体的结局。

圣灵今天要引导我们进入什么?你知道,《哥林多前书》告诉我们,圣灵一面要引导我们出来,从第三章到第十章里面出来,从分门别类里面出来,从喜欢论断人、审判人里面出来,从肉体的淫乱里面出来,从只有知识缺乏爱心的里面出来。这是圣灵的引导。

圣灵另一方面的引导,要带我们进入持定元首,要带我们进入身体的合一与多样。所以讲到身体,就是有两个字,一个字叫做一,一个字叫做多。圣灵要引我们进入身体的一,圣灵也要引我们进入身体的多。你说这是自相矛盾的。不,这就是身体的奥

秘。你在该合一的时候,不要分门别类。你在该各尽其职、各人有各人功用的时候,你不要落入单调的统一。这就是身体的奥秘。

圣灵能引我们进入一个成熟的身体。什么叫成熟的身体?就是,一很明显,多也很明显。你看见,好像有五个弟兄姊妹、六个弟兄姊妹祷告,这个叫做多。但是每一个人的祷告都把你带到主的面前,而且他们很明显是连在一起的,这个就是圣灵要引导我们进入的一。然后第十三章,那个爱。当然你要知道,身体的律不是只是外在的,谁祷告,最重要的是里面有一个爱,神的爱和彼此相爱的爱。然后第十四章就讲到身体的运动,就是聚会。

我们稍微来看一点点。我没有时间来查考《哥林多前书》。但是,我们还是根据主的话,我们把这个大纲给大家。如果大家圣经不熟的,你可能事后要再去对照主的话。在《哥林多前书》十一章的一开头,保罗就讲到效法与持守。「你们该效法我,像我效法基督一样。」所以讲到效法。然后讲到持守。你们要「坚守我所传给你们的」。

### a. 持定元首 (11章)

#### 林前11:1-2 效法与持守

- 11:1 你们该效法我,像我效法基督一样。
- 11:2 我称赞你们, 因你们凡事记念我, 又坚守我所传给你们的。
- (1) 林前11:3-16 基督是头(所是) 蒙头的见证
- 11:3 我愿意你们知道,基督是各人的头: 男人是女人的头: 神是基督的头。
- 11:4 凡男人祷告或是讲道, 若蒙着头, 就羞辱自己的头。
- 11:5 凡女人祷告或是讲道,若不蒙着头,就羞辱自己的头,因为这就如同剃了 头发一样。
- (2) 林前11:17-34 基督做头 (所做) 擘饼的见证
- 11:24 祝谢了,就擘开,说:「这是我的身体,为你们舍(有古卷:擘开)的,你们应当如此行,为的是记念我。」
- 11:25 饭後,也照样拿起杯来,说:「这杯是用我的血所立的新约,你们每逢喝的时候,要如此行,为的是记念我。」
- 11:26 你们每逢吃这饼,喝这杯,是表明主的死,直等到他来。

保罗传给哥林多的,下面有两件事情,一个是蒙头的事情, 一个是擘饼的事情。

蒙头的事情,不是外在的定规和律法。蒙头的事情是第一节、第二节,效法基督,效法保罗,像保罗效法基督一样。是保罗传给教会,是历世历代传递下来的。它有它的意义。蒙头是很有争议的,你像在广州的林献羔林伯,他就很反对蒙头。

弟兄姊妹,你如果来到《哥林多前书》第十一章,这里到底在讲什么?很清楚的,第十一章讲到持定元首,第十二章讲到互为肢体。如果我们有光的话,今天蒙头就不是一件单独的事。如果我们对蒙头的认识,只是教会里面很多事中的一件,那么那有他的做法,你可以蒙,也可以不蒙。但是,保罗讲到蒙头的时候,上下文是什么?上下文是教会要持定元首。在我们互为肢体以前,我们要先持定元首。

保罗讲到元首的时候,他举了两个例子,是教会生活可以 practice,可以实行的例子。用蒙头来讲元首,用擘饼来讲元首。 弟兄姊妹,今天我们的领会,我可以说,绝大多数弟兄姊妹的领 会是错误的,是不合乎《哥林多前书》十一章的。你只看到蒙头, 但是你没有看到元首。

当教会聚会聚集在一起的时候,有两件事情是教会的实践,教会的实行。透过这个实行,就把元首高举在我们的中间。哪两件?《哥林多前书》十一章。

第一件是蒙头。为什么要蒙头?蒙头这个实践的意义是基督是头。当一个姊妹蒙上头的时候,保罗的话说,「男人是女人的头」。所以姊妹的蒙头其实不是为姊妹蒙的,是为弟兄蒙的。我不知道大家能不能跟得上思路。《哥林多前书》十一章 3 节,保罗说,「基督是各人的头」。这个翻译不够准确。真正这一个意思是,基督是男人的头,「男人是女人的头」,然后「神是基督的头」。

蒙头的意思。

所以他说, 男人为什么不蒙头? 你如果蒙头, 你就羞辱基督, 因为基督要做头。但是女人要蒙头, 为什么? 因为男人不要出头。所以大家仔细去思想, 我们要把《哥林多前书》十一章 3 到 5 节读清楚了。说实话, 很少有人把它读清楚的。所以, 姊妹们蒙头是蒙给弟兄看的。姊妹蒙头的时候, 重点不是讲姊妹要顺服, 重点是提醒弟兄们, 你们要顺服。这是《哥林多前书》十一章第 3 节到第 5 节的真正的意义。

所以,为什么教会里面有一个实行,世界里面没有这个实行,但教会里面有这个实行?因为,在教会中,要我们明白一个信息,就是基督是男人的头。当然第二个信息,男人是女人的头。所以蒙头的见证表明基督的所是,基督是头。

我今天不是讲蒙头。但是我想,不得不补一下。今天因为大家有不同的领会,所以我们只能在交通的里面,但是如果你认识了《哥林多前书》十一章是讲头的话,姊妹应该顺服主的话。如果姊妹们不蒙头,让教会的见证蒙受了亏损。这个标准是主话的标准,不是你我的标准。为什么我们要蒙头?因为我们要高举基督是头的见证。如果你能摸到这个中心,其他的争执就没有意义了。

弟兄姊妹,如果我们有机会来表明基督是头,为什么不做这个见证?但是我们今天只能把它交于个人的良心。如果我们看见了,我们自然就跟上去。为的不是你的观点和我的观点,今天我们蒙头,我们知道这是一个属灵的律,就是基督是头。He is the head。

擘饼的见证是表明基督做头。身份上, 祂是头, 但是不只如此, 祂还做了教会的头。在十字架上, 当祂的身、祂的心、祂的灵为我们经过痛苦, 祂与父神经历那一个分开, 祂做的是如此的

多, 祂付上了这么大的代价, 所以祂做了我们的头。我们听谁的? 不是听你的, 不是听我的, 也不能听他的。我们只能听一位, 「这 是我的爱子, 我所喜悦的。你们要听祂!」

我们听祂的。为什么?看看祂这里的饼,看看这里的杯。我们不听祂的,我们听谁的?我们甘心情愿听祂的,祂说了算。祂做头,教会祂是头,教会祂做头。圣灵要把我们引到什么样的光景里去?圣灵要把我们引到持定元首的光景里去。这是非常清楚的。

你如果把《哥林多前书》十一章读清楚了,弟兄姊妹,擘饼和蒙头真正的意义和价值,至少在保罗的上下文所讲到的价值,就是要我们受提醒,要我们一起来服事这一个见证,就是基督是教会的头。

# a. 持定元首 (11章)

### (1) 不持定元首 - 该撒化

路20:25 耶稣说:「这样,该撒的物当归给该撒,神的物当归给神。」 林后11:2 我为你们起的愤恨,原是神那样的愤恨。因为我曾把你们许配一个丈夫,要把你们如同 贞洁的童女,献给基督。

#### (2) 不持定元首 - 传统主义

西2:16 所以,不拘在饮食上,或节期、月朔、安息日都不可让人论断你们。

西2:17 这些原是後事的影儿;那形体却是基督。

西2:19 不持定元首。全身既然靠着他,筋节得以相助联络,就因神大得长进。

### (3) 不持定元首 - 宗派主义

林前3:4 有说:「我是属保罗的」;有说:「我是属亚波罗的。」这岂不是你们和世人一样吗?

林前3:21 所以无论谁,都不可拿人夸口,因为万有全是你们的。

林前3:22或保罗,或亚波罗,或矶法,或世界,或生,或死,或现今的事,或将来的事,全是你们的;

#### (4) 不持定元首 - 聚会为目的 (服事殿)

太12:6 但我告诉你们,在这里有一人比殿更大。

太12:7 『我喜爱怜恤,不喜爱祭祀。』你们若明白这话的意思,就不将无罪的当作有罪的了。

太12:8 因为人子是安息日的主。

圣灵今天要引我们进入的,你说圣灵怎么带领我们?在带领我们持定元首之前,圣灵要带领我们像《哥林多前书》一样,要带我们出来的。教会有许多不持定元首的难处。圣灵怎么引导?圣灵要把我们从这样的光景里面带出来。所以,今天圣灵有一个

很明显的工作。很多人选择妥协,他们拥抱该撒化。我把它改成该撒化。什么叫该撒化?就是「该撒的归给该撒」,神的物也归给该撒。

保罗说,「我曾把你们许配一个丈夫,要把你们如同贞洁的童女,献给基督。我只怕你们的心或偏于邪」。你们的心偏邪了。弟兄姊妹,今天很多的教会偏邪了。那你说圣灵的工作在哪里?很多教会在维持肉体的所谓合一,其实是维持它的统治。圣灵做一个很明显的工作,把人从这样的光景里面带出来。如果教会不肯悔改,你只有离开。教会是基督化的地方,教会是基督做元首的地方,如果你还敢蒙头,如果你还敢擘饼,你怎么能接受该撒化?

感谢主! 很多弟兄姊妹, 不是他们不爱原来一起的弟兄姊妹。 几十年在一起了, 不是他们不知道出来的艰难, 但是圣灵引导他 们走跟随主的道路。历世历代里面, 新教从天主教里出来; 重浸 派从改革运动里面出来; 贵格会从英国的国教里面出来。还有其 它的 dissidents "异议分子", 像浸信会、长老会、公理宗等等, 他们从圣公会里面出来。今天, 中国教会从中国化里面出来。

历史的踪迹就是这样。你看见圣灵的工作把教会带到更丰富、 更成熟,把教会带到真正的合一,都是借着有一些弟兄姊妹他们 脱离不持定元首的光景,神的灵就在那里工作。教会有一个倾向, 「日光之下无新事」。不管你在中国、在西方、在现代、在古代, 一直圣灵许可该撒化的环境、政教混在一起的环境,圣灵一直在 做引导的工作,把人从这个里面救出来、带出来。

第二个,教会不持定元首,就是拿别的取代了元首。你拿政治的元首取代了教会的元首,这叫做该撒化。你拿擘饼蒙头,外在的事取代了元首,这叫做传统主义。所以就在我们讲《哥林多前书》十一章,就在我们讲蒙头的时候,你发现教会的悲哀。蒙

头是要表明基督是头,但是当我们拿蒙头作为分别的界限,蒙头的可以来擘饼,不蒙头的就不能擘饼。弟兄姊妹,教会表面上是持定元首的实践,但事实上却在做不持定元首的事。我们可以拿持定元首的旗,却走不持定元首的路。这就是传统主义。

我不是要挑战各地的实践。但弟兄姊妹,神的道是教会最高的标准。为什么今天会要蒙头?为什么今天会要擘饼?因为走在前面的弟兄们,他们曾经有一个雄心,是圣经上的,我们就要做;不是圣经上的,我们不敢做。但弟兄姊妹,你把一个该领饼的弟兄姊妹,你也知道他该领,但就是因为他跟我们不一样,你就把他拒之门外。你不只得罪弟兄姊妹,你不只得罪姊妹,你更是得罪弟兄。当我们这么做的时候,不是你一个带领的弟兄,个人顶撞了基督的身体,是我们这样的定规带着全教会不持定元首,这是我们要悔改的。

第三个,宗派主义。我没有时间去细讲了。《哥林多前书》第 三章,属保罗的、属亚波罗的、属矶法的。保罗说,错了。不是 教会属保罗、教会属亚波罗、教会属彼得;是彼得属于教会、保 罗属于教会、亚波罗属于教会。

第四个,不持定元首,这个在今天有现实意义。我们因为聚会聚惯了,所以聚着聚着,聚会会成为我们的主。就好像今天,我们讲讲防疫吧。防疫如果成了目的,本来健康是目的,防疫是为了要实现健康。但是防着防着,防疫成了目的,健康就被牺牲了。你不要吐槽防疫,弟兄姊妹,教会里这样的事比比皆是。看得见吗?我们今天为了要维持我们的聚会,很多时候我们把圣灵边缘化了。

我举一个简单的例子,教会的第一功用是门徒的学校。主耶稣在《马太福音》二十八章 19节到 20节,「凡我所吩咐你们的,都教训他们遵守」,「使万民作我的门徒」。所以教会聚会的目的,

是产生门徒。

但是今天,为什么分小组面临许许多多的压力?其实大家都知道,分成小组能帮助我们更多的进入服事、帮助我们更多的成熟、帮助我们做门徒。没有人敢反对这一个。问题不在那里,问题在哪里?不习惯。我们习惯了讲道,我们习惯了人多,我们习惯了会堂。因为我习惯了聚会。我仍然讲聚会,只要讲聚会就是爱主,我仍然讲聚会。但是,你是借着聚会把主所要的边缘化,把它放在了一边。

主借着逼迫,我们不肯分组;主借着疫情,很多时候我们还不肯分组。就算分了组,我们也要线上连在一起,一个人讲,众人听。弟兄姊妹,我们把聚会,把我们的习惯当成了目的,我们把主放在了一边。这都是不持定元首的种种表现。

# a. 持定元首 (11章)

弗4:13 直等到我们众人在真道上同归于一,认识神的儿子,得以长大成人,满有基督长成的身量 启3:7 你要写信给非拉铁非教会的使者,说:『那圣洁、真实、拿着大卫的钥匙、开了就没有人能关、 关了就没有人能开的,说

- 1) 基督的见证 众子与新妇(神永远的旨意)
- 2) 成熟的见证 橄榄与葡萄(十字架的工作)
- 3) 丰满的见证 宝贝与珍珠(历史的宝藏)
- 4) 身体的见证 元首与身体(基督的身体)
- 5) 合一的见证 饼杯与城墙 (新耶路撒冷的荣耀)

13

我没有时间来讲正面积极的。你说要持定元首,我们把这几个给到弟兄姊妹。这是今天圣灵要引我们进入的。我们有我们的传统,我们有我们的方便。如果你留在这里,就需要插旗。很多时候我们就维持这一切。维持这一切,不仅仅这一切错,而且它

最大的问题是拦阻了持定元首的那个丰收、那个丰盛。那个得胜 和超越被我们挡住了。这是我们今天需要知道的,圣灵要引我们 进入。

我这里给大家五点。祂要引我们进入基督的见证、成熟的见证、丰满的见证、身体的见证和合一的见证。

我们今天特别要讲到身体的见证。很多弟兄姊妹习惯了,我们几百个人聚在一起,然后有一个会堂。这在过去的十年、十五年,也许我们慢慢习惯了有这样的环境。但是,2018年突然风向一转,然后到了2020年还加上疫情。你发现原来的这个习惯,今天没有办法继续了。到底圣灵的工作是什么?如果你知道今天教会许多不持定元首的问题,圣灵给我们看见的是很清楚的。弟兄姊妹,主要带领教会进入荣耀的追求,我不敢讲进入荣耀的教会,但是我们要以荣耀的教会为目标。这其中一个很重要的点就是身体的见证。

我们里面对圣灵的工作有一个基本的认识。如果今天一个聚会是一人讲,百人听。讲得再好,感谢主,主的话出来,主的话带着主的同在和恩典,我们为此感恩。但是,这不是荣耀教会的光景。荣耀教会的光景,百人聚在一起的时候,你要看见众人的服事。你不应该只听见一个人的声音。你应该能听见这个弟兄、那个弟兄、那个姊妹、那个姊妹。有人讲,感谢主,但是聚会不能从头到尾都只有一个人、两个人讲。该一个人讲的时候,一个人讲,四十分钟是你在讲的;然后十分钟是听见众人一起的歌声的。这也是很重要的事奉,身体的事奉。每一个人,然后还有二十分钟,十五分钟是众人讲,那就是团体的祷告。

如果我们不认识身体,今天主日聚会这两个小时的时间,你可以安排领会的人讲,讲道的人讲,可以一脚踢。但是,如果圣灵要引我们进入的是身体的见证,弟兄姊妹,很多东西就要有引

# 导,就要有改变。

我不知道,来聚会的有多少人心中是看见身体的。如果你看见身体,你我就要抓住机会。当我们有一起祷告的机会,有开放给大家祷告机会的时候,(你就要抓住机会祷告)。你今天聚会不是来听道的。你今天聚会是来为基督做见证的。也许讲道的时候我们没有责任,但是在祷告的时候,在唱诗歌的时候,在会前祷告和会后祷告的时候,弟兄姊妹,我们是有责任的。

我举我们今天聚会的例子。我们八点到九点是会前的祷告。 我想,对于天然的观念,如果我们缺乏身体的看见,我们觉得九点开讲了,到十二点,这是聚会的主题。而八点到九点,这个不过是教会的习惯,会前的祷告预备就是了。如果是这样的话,我们完全可以放在八点半。我们以前是八点半,但现在我们提到了八点钟。为什么祷告的时间延长了?因为在我们的深处,聚会不是从九点开始的、聚会不是只有课程。

我们早上的时间表是有两段。从八点到九点是第一段,是我们把基督的身体摆出来。所以,不是少数人祷告。每一个来的弟兄姊妹,我们在基督的身体里面有份。第一个,我们来,到聚会中,让聚会的光景显在我们的中间;第二个,我们给,我们把我们的那一小小的一份摆上去。这个是今天圣灵要领我们进入的成熟的教会。

# b. 身体的律 (12章)

12:12-13 就如身子是一个,却有许多肢体;而且肢体虽多,仍是一个身子;基督也是这样。我们不拘是犹太人,是希利尼人,是为奴的,是自主的,都从一位圣灵受洗,成了一个身体,饮于一位圣灵。

### 1) 多样与配搭

- 12:14 身子原不是一个肢体, 乃是许多肢体。
- 12:15 设若脚说:「我不是手,所以不属乎身子;」他不能因此就不属乎身子。
  - 2) 供应与相顾
- 12:25 免得身上分门别类,总要肢体彼此相顾。

#### 3) 恩赐与职事

12:28 神在教会所设立的:第一是使徒,第二是先知,第三是教师,其次是行 异能的,再次是得恩赐医病的,帮助人的,治理事的,说方言的。

14

时间的关系,我想十二章的讲解我们可能就没有时间来讲。十二章是身体的律。你要认识身体就是这两个字, one and many一和多。我们是一个身体。但是不是只有一个肢体。当聚会的时候,如果教会里面有一百二十个人,一百二十个人都要在这里尽功用。这叫做身体。但是这一百二十个人,多,不是人人都一样。每一个人有每一个人的职份。头就是在上面的,脚就是在下面的。

你看现在摄像机对着是我的头,不是对着我的脚。如果脚在那里嫉妒,第一个脚觉得不高兴,第二个它觉得最累的是我。你就在那里出风头,我在这里承受重担。重担不要紧,我干的活是最累的,但是我也是最卑下、最低的。它不高兴了。弟兄姊妹,如果我的脚不高兴,我就受苦了。是不是?如果我的脚站不起来,我就要坐;如果坐,我也需要有头以外的肢体在那里承受;不行,我只能躺下来了。

如果讲道的人是躺下来讲的,你可以想想,这是一个什么样的景象?

但是今天有多少的教会是能够站立得稳的? 我们聚会的时候

是整个身体在那里运动的呢? 我站在这里的时候是相对来说累一点的,为什么? 因为你在承受整个身体的重量,在脚的下面。没有脚在那里尽它的功用,这个人是站不起来的。身体里面有许多的故事。

所以《哥林多前书》十二章把身体的律告诉给我们。圣灵今 天的工作,是引我们进入身体的律。

# c. 身体的道 (13章)

- 12:31 你们要切切的求那更大的恩赐。我现今把最妙的道指示你们。
- 13:4 爱是恒久忍耐,又有恩慈;爱是不嫉妒;爱是不自夸,不张狂,
- 13:5 不做害羞的事,不求自己的益处,不轻易发怒,不计算人的恶,
- 13:6 不喜欢不义,只喜欢真理;
- 13:7 凡事包容,凡事相信,凡事盼望,凡事忍耐。
- 13:8 爱是永不止息。先知讲道之能终必归於无有;说方言之能终必停止;知识也 终必归於无有。

十三章大家熟悉的, 我们就跳过了。

十四章讲到身体的运动。我们把这个就放在下一堂,跟生活一起来讲。我们一起有一点祷告。

### d. 身体的运动 (14章)

- 14:26 弟兄们,这却怎么样呢?你们聚会的时候,各人或有诗歌,或有教训,或有启示,或有方言,或有翻出来的话,凡事都当造就人。
- 14:31 因为你们都可以一个一个的作先知讲道,叫众人学道理,叫众人得劝勉。
- 14:32 先知的灵原是顺服先知的:
  - 把礼物带来
  - 为主说话
  - 跟随圣灵的引导

# ♦ 祷告

主,我们求祢吹气在祢的话上。感谢祢把初期教会的榜样, 把他们的历史记载下来。祢更是借着使徒也把教训给我们。在《哥林多前书》十一章、十二章、十三章和十四章的解释里面,主祢 开我们的眼睛,让我们能认识身体,认识身体的律,也带我们进入身体的生活。

祝福这些话。虽然我们时间仓促,虽然我们话语零碎,但是 这是圣灵今天要做的工作。主,愿祢得着祢今天可以做工的对象, 愿祢得着祢今天可以支配的教会和身体。听我们同心合意的祷告, 祢的旨意一定要成就。荣耀都归给祢。

奉主耶稣基督宝贵的名,阿们!

# 第八章 圣灵的引导(3)——身体的生活



# ♦ 祷告

主,我们仰望祢继续祢的工作,感谢祢把祢的话摆在我们的面前,不只把《使徒行传》教会初期的光景交通给我们,祢也借着《哥林多前书》也把教会的解释交通给我们。

主,藉着圣灵祢引导我们进入教会身体的生活,祢帮助我们 能明白身体的律。主,不让我们满足停留在会堂的模式,让教会 能长大成熟,让基督的身体能显在各处。

主,为着这个,我们把我们自己献上,也求祢继续对我们说话,解开祢的话,祢也让我们听的人懂得听,当我们交通到圣灵工作的时候,祢让我们能够听得明白。主,祢也帮助我们能应用到我们所在的聚会的服侍中,谢谢祢!我们仰望祢,祢的工作一定要成就。

奉主耶稣基督宝贵的名, 阿们!

林前 14:26「弟兄们,这却怎么样呢?你们聚会的时候,各 人或有诗歌,或有教训,或有启示,或有方言,或有翻出来的话, 凡事都当造就人。|

林前 14:31~32「因为你们都可以一个一个地作先知讲道,叫 众人学道理,叫众人得劝勉。先知的灵原是顺服先知的;」

徒 2:41~47「于是领受他话的人就受了洗。那一天门徒约添了三千人,都恒心遵守使徒的教训,彼此交接、擘饼、祈祷。众人都惧怕。使徒又行了许多奇事神迹。信的人都在一处,凡物公用,并且卖了田产、家业,照各人所需用的分给各人。他们天天同心合意恒切地在殿里,且在家中擘饼,存着欢喜诚实的心用饭,赞美神,得众民的喜爱。主将得救的人天天加给他们。」

# ◆ 信息

# 第一段 身体的运动

# d. 身体的运动 (14章)

- 14:26 弟兄们,这却怎么样呢?你们聚会的时候,各人或有诗歌,或有教训,或有启示,或有方言,或有翻出来的话,凡事都当造就人。
- 14:31 因为你们都可以一个一个的作先知讲道,叫众人学道理,叫众人得劝勉。
- 14:32 先知的灵原是顺服先知的:
  - 把礼物带来
  - 为主说话
  - 跟随圣灵的引导

好,主的话我们就念到这里。我们把《哥林多前书》十四章 这里稍微做一个收尾,然后我们进入到《使徒行传》第二章,这 两部分是连在一起的。我们讲身体律的时候稍微要抽象一点,讲 到爱的时候也稍微抽象一点,但是来到《哥林多前书》十四章身 体的运动,那就很清楚了。

他说:「你们聚会的时候,各人……」弟兄姊妹,你们聚会的时候,你们的聚会是"各人"的聚会吗?还是"某人"的聚会?我们想到"你们聚会的时候,'某人'要有诗歌、教训、启示、方言、翻出来的话",如果聚会是某人、某些人的聚会,这就不是身体的生活。

《哥林多前书》十一章到十四章、《使徒行传》第二章,圣灵要印在我们心里的,就是当讲到聚会的时候就是"各人"——各自的"各",或者我们讲的通俗一点,就是多人。你们聚会的

84

时候,多人要有诗歌,有教训,有启示、有方言,有翻出来的话,「凡事都当造就人」,是多人来造就多人,这才是教会的聚会。

当然《哥林多前书》十四章是难觅,你今天到处到教会去看,很难得有实行《哥林多前书》十四章的聚会,「因为你们都可以一个一个的做先知讲道,叫众人学道理,叫众人得劝勉。」所以在聚会的时候,身体有律,身体有他的生命。《哥林多前书》十一章可以说是身体的律,《哥林多前书》十三章可以说是身体的生命。身体里面如果没有爱、如果没有生命力,你就只是有各个器官(也是死亡)。所以人来到死亡的时候,其实人的器官都还在,但是它里面的那个生命力不在了。

《哥林多前书》十二章是讲到生命的律,有头、有脚、有眼睛、有舌头。但是十三章是告诉我们,身体里面那个真正的生命力是爱,是爱主、爱元首,是彼此相爱,肢体之间的爱。当有爱运行在教会里面,教会才是活的教会。然后十四章是告诉我们身体的运动,(乃是)借着大家聚在一起,但是这个聚在一起不是多人听、某人讲,而是人人都把东西带来。

所以第一个,如果我们要认识基督的身体,如果我们聚会是基督的身体的聚会,那么弟兄姊妹就不能空空的来。以前我们祷告常说:"主啊,我们空空的来,祢叫我们饱饱的回去。"如果每一个人都是空的,你可以想象这个聚会怎么办?对不对?所以我们当时祷告的时候我是不知道,但是到今天,我知道了。我们可以是有一些人空,可以接受,但是应该有许多人是满载而来的。你是带着物资来的,要把好东西带到聚会里来,就像我们聚餐一样。聚餐少数有人可以蹭的,你可以不带东西来,但是大部分弟兄姊妹、尽责的弟兄姊妹都等着聚餐的时候,我可以把我那一份贡献带来,有的人可能炒米粉就是炒得特别好,所以只要有聚餐,你看他的米粉一定会出现,那很多弟兄姊妹说,"感谢主,

# 今天有这个米粉可以吃。"

把好东西带来,这就是《哥林多前书》十四章所说的,「你们聚会的时候,各人或有诗歌,或有教训,或有启示,或有方言,或有翻出来的话,凡事都当造就人。」所以有两种光景的聚会,一种光景说像经文所说的;另一种光景,我们是来上课的,我们今天是要来"得"的,这是聚会,但是这是比较幼稚的聚会,这是圣灵的运行没有那么明显的聚会。

圣灵的引导,圣灵往哪个地方引导我们?圣灵要把我们引到 更深的、更清楚明亮的基督的见证。教会是为了见证基督,如果 你要把复活的基督彰显出来,在聚会中你看见这个把诗歌带来、 那个把诗歌带来;这个把他心中有感动的诗歌贡献给聚会,那个 引导大家一起来唱他心中的那一首诗歌。当我们顺从这个肢体, 我们就顺从了圣灵的带领,结果你今天聚会聚下来,你说今天的 聚会真好。

弟兄姊妹,这一个是圣灵要引导我们进入的。诗歌是这样, 祷告是这样,教训是这样,启示是这样,这里不仅仅是点点诗歌, 不仅仅是祷告里面贡献,这里甚至都说到,当做话语出口的时候, 不是限制在少数的弟兄姊妹。少数的弟兄姊妹,这叫做执事的话; 但是多人、多位弟兄姊妹,那叫做身体的话。

在我们的价值观念里面,如果今天是张三弟兄、李四姊妹,是约翰弟兄、彼得弟兄,我们中间的,我们觉得听不听损失不会太大。但是如果今天某某弟兄他来讲,那我们老早就跑来,我们觉得这个不听损失太大了。那弟兄姊妹,这是肉体的观念,这至少是幼稚的观念、天然的观念。

但如果我们是认识圣灵的,如果圣灵在我们里面不断的成长,不断的充满、不断的引导,那你慢慢的会认识一件最大的事——就是基督身体在地上的见证。我们从理论上、地位上都是基督的

身体,哪怕是一个人从头讲到尾也是基督的身体,但是你只有地位上的地位,我们缺少彰显出来的见证。

在末后圣灵的工作是要带出身体的见证,我们中间的聚会是多人把好东西带来。这就像什么?如果以色列人他们要到耶路撒冷去,一年三次去朝圣,他们去的时候不是空手去的。如果你从革尼撒勒、从加利利、从北方来;革尼撒勒可以说是以色列出产最好的,很多东西都是那里出的最好的。所以到以色列人过节的时候,革尼撒勒的水果是禁品。为什么不能带来?因为带来以后大家聚会都把敬拜忘记了,把圣殿忘记了,大家到耶路撒冷就是去找革尼撒勒的水果。所以聚餐的时候也不能带太好吃的东西,免得成为革尼撒勒的水果。

你如果在南地的,在别示巴的,你把南地的橄榄带到圣殿去。 所以当以色列人聚在一起的时候,他们就像亚伯拉罕到摩利亚山 上一样——亚伯拉罕不是空手到摩利亚山,亚伯拉罕是把神给他 的以撒带到摩利亚山的,这一条就叫做锡安的大道。

所以,历世历代所有以色列人要上到摩利亚山的圣殿,他们都是效法亚伯拉罕,带着神给他们的以撒。他们把从神得来的以撒——以撒是他们本来得不到的,但是因着神的恩典,神把以撒给了他们了,那圣灵做什么工作?圣灵就是把以撒给他们,然后圣灵引导他们把以撒带到耶路撒冷去。当他们从革尼撒勒、从南地、从约旦河外,四面八方去到耶路撒冷的时候,这条路是不容易走的。

圣灵的引导不是好走的路,圣灵很多时候引导我们走难行的路,因为我们上耶路撒冷去。所以这就是为什么他们要唱上行的诗歌。但是等到他们最后胜过了肉体的艰难,在圣灵的引导底下,他们聚集在耶路撒冷,你看到那个光景是神住在神百姓中间荣耀的光景。如果他们是到耶路撒冷去的话,你把北方的土产带来、

我把南方的土产带来、他把东方的土产带来,我们都是满载而来的,这是聚会的原则。

所以如果明天我们要擘饼聚会了,真的你在主面前有身体看见的弟兄姊妹,也许从礼拜一到礼拜六,你都在为着下一个主日上耶路撒冷在预备以撒。尤其是到了礼拜六的晚上,你抽出二十分钟、半个小时为着明天的聚会,你把心归给主,然后你也让主在你里面,把以撒放在你的心中,也许有一首诗歌,也许有几句话。所以等到你主日来的时候,来到聚会中,即兴的圣灵感动,这是一方面,圣灵也常常做;但是如果我们听《哥林多前书》十四章 26 节的话,「你们聚会的时候,各人或有诗歌,或有教训,或有启示,或有方言(人比较难懂的),或有翻出来的话」,你带到聚会中来造就这个聚会。

要求低一点:早上七点半出门,八点半到。七点半到八点半路上的这一个小时,你在那里做什么?外面你在开车、你在坐地铁、你在搭公交,但是心里面向着神,心里面效法亚伯拉罕把以撒带来。所以八点半开始预备,其实七点半就开始预备。弟兄姊妹,这是什么?这是身体的运动,这是圣灵要引导我们进入的光景。如果今天教会是这样的光景,你看到个个都是「心中向往锡安大道的,那人便为有福」。我们把这样有福的光景带到聚会里来,你看到聚会是活的,你看到聚会中神的荣耀在我们的中间,所以第一个——把礼物带来。

第二个,在聚会中要学习为主说话。藉着祷告、藉着交通来为主说话。《哥林多前书》十四章 31 节「你们都可以一个一个的为主说话」,做先知讲道也许在我们的观念里面是太重了,那什么叫做先知? 先知就是为主说话的、就是做主的出口的。你们都可以一个一个的为主说话、一个一个的做主的出口,叫众人学道理,叫众人得劝勉。学道理是注重在我们的头脑,劝勉是注重在

我们的心。

所以一面有真理,一面有生命和圣灵,这是很多人的责任,这不是一个人、少数人的责任。教会里面有先知和教师,但是这里讲的不是先知和教师,不是先知来劝勉、教师让人学道理,这里讲的是肢体的话;不是执事的话,是肢体的话。「你们都可以一个一个的作先知讲道,叫众人学道理,叫众人得劝勉。」

那我们今天各处的光景离这个还很远,但是最起码的一个起点就是——我们聚会中应该来操练这样的光景。如果要每一个弟兄姊妹站起来、都有丰富,都能够让人得帮助,这是需要年日的培养。如果那一个是目标,如果我们说希望五年以后这样的光景能出现在我们的中间,那弟兄姊妹,今天我们就不能一个人讲、众人听了。

我们一面要有一个人讲,众人听的操练,另一面我们也要有 彼此对说的操练。这就是为什么我们觉得今天小组的聚会、小家 的聚会对教会来说是非常的重要。不是因为逼迫所以我们分组, 不是因为疫情所以我们分组,而是因为身体的看见、身体的生活, 而是因为圣灵的引导,我们今天要进入小组的教会生活、教会侍 奉的里面。所以这对今天的我们很重要,是我们需要看见的。看 见了,然后我们要靠着圣灵的引导来走上去。

第三点,就是在聚会中有一位真正领会的、有一位真正供应的、有一位真正看守的,那是圣灵。每一次聚会都是一篇交响乐,有小提琴手、有大提琴手、有吹的、有弹的、有唱的,但是最后有一个总指挥是统管全局的。所以每一个要弹奏的、每一个在其中有份的,很重要的你要能看得见那一个指挥。指挥如果快你就快,指挥如果有力你就要有力,指挥如果柔和、如果慢,你就要慢。

所以什么是聚会?《哥林多前书》十四章的聚会,最起码这

三点:第一,人人带好东西来;第二,你要在聚会中学习做话语的出口。你要做话语的出口,你就知道,不是你想怎么讲就怎么讲。你心里面觉得自己很软弱,但如果你要供应的话,很多时候你不能讲你的软弱,这不是装假,这个是你要懂得怎么打仗。如果上战场了,扛着枪冲上去了,你在那里说我今天病了,我今天发烧,弟兄姊妹,有没有用?没有用,你做了傻事。你今天上战场了,你就把你的病忘记,只有胜败、只有杀敌在你的心中。你忘记了自己的病,这是你为主说话,我们要忘记我们的软弱,我们要忘记教会许多的问题,我们把基督的荣美摆在弟兄姊妹的面前。

所以如果你要学习说供应的话。很多的话是把死亡、把沉重 带到聚会里面来的,那你要学习认得这一个。不知不觉这个又开 始来的时候,那你要在圣灵里面要学习,要把这个放下,要把主 的话摆出来,要把主的话里面的营养把它拿出来。你如果真的要 煮菜,你不是要把调料的味道加进去,而是你要把食材的味道把 它带出来,这个是为主说话。

然后第三个,这场聚会从开始到结尾,圣灵是每一个聚会的 指挥。我们讲道都是这样子,讲道你做了预备,但是等到你要讲 的时候,今天有 PPT 我就做不了这个事了,但是平常如果给我 自由的话,讲稿就把它丢在一边了。那有的是预备的,照着预备 讲,但是圣灵 take over,这个时间交在圣灵的手中,那圣灵就 顺着祂所要讲的讲。有的是照着我们预备的来说,但常常是没有 照着我们预备的,在预备之外,祂把要讲的今天告诉我们。所以 我们需要,你预备的再多、预备的再好,等到聚会开始的时候, 你跟主说圣灵来带。约柜在前面走,我们在后面跟。

所以这是在聚会中, 这一二三点对我们是非常的重要。

# 第二段 身体的生活

# (3) 神的家 (2:41-47)

### --身体的建立

徒2:41 于是领受他话的人就受了洗。那一天,门徒约添了三千人,

徒2:42 都恒心遵守使徒的教训,彼此交接,擘饼,祈祷。

徒2:43 众人都惧怕; 使徒又行了许多奇事神迹。

徒2:44 信的人都在一处,凡物公用;

徒2:45 并且卖了田产,家业,照各人所需用的分给各人。

徒2:46 他们天天同心合意恒切的在殿里,且在家中擘饼,存着欢喜、诚实的心用饭,

徒2:47 赞美神,得众民的喜爱。主将得救的人天天加给他们。

林前12:12-13 就如身子是一个,却有许多肢体;而且肢体虽多,仍是一个身子; 基督也是这样。我们不拘是犹太人,是希利尼人,是为奴的,是自主的, 都从一位圣灵受洗,成了一个身体,饮于一位圣灵。

当我们这样讲的时候可能还是有一点抽象, 所以第二堂我们 就来到《使徒行传》第二章。

《使徒行传》第二章把教会生活的一个例子、榜样给我们。 我们不是外在地去效仿它,凡物公用,这不是外在的。但是,你 用一位年长的弟兄的话说,什么叫凡物公用?就是有饭大家一起 吃。我们今天不是外在地模仿凡物公用,但是教会就是有饭一起 吃,这是教会应该有的。也许我们做不到完全,但是这是教会的 立场和态度。教会就是"多的没有余,少的也没有缺"。

这一段我们要来看一看《哥林多前书》十二章来解释《使徒行传》第二章。当我们把它带到应用里面,你读到《使徒行传》二章 46~47 节,你发现当时的教会——就是被圣灵充满、圣灵浇灌后的结果的教会,她的生活有一个基本的样子。

# (3) 神的家 (2:41-47)

1. 分组的必要: 圣经的起初

徒2:46-47 他们天天同心合意恒切的在殿里,且在家中擘饼,存着欢喜、诚实的心用饭,赞美神,得众民的喜爱。主将得救的人天天加给他们。

罗16:5 又问在他们家中的教会安。问我所亲爱的以拜尼土安;他在亚西亚是归基督初结的果子。

- 殿与家
  - 殿的聚会: 敬拜与教导的有效, 但缺欠于身体的实行与建造的深入
  - 家的聚会: 正常时的重要, 非常时的必要
- 初期教会在非常环境下,家中的教会是成长的必要模式、争战的有效策略

实行: 分组聚会(家), 合组聚会(殿), 组长聚会(训练)

《使徒行传》二章 46-47 节,「他们天天同心合意恒切地在 殿里,且在家中擘饼。」所以这里讲到他们的生活是在殿里的生 活,但是同时他们的生活也是在家里的生活。

殿里,三千一百二十个人,可以同时容纳得下——圣殿广场够大,所罗门的廊下够大;但是在家里,三千人就没有办法了。 我想那个时候的房子,家里也就是几十人了不起了。所以圣灵充满,他们几千人在殿中,那你肯定就不能彼此对说了,那会乱的。

所以殿里的聚集你可以想象,彼得起来、约翰起来、十一个使徒起来,这是殿里的聚会。但是家中呢?有多少家?圣经没有说,但这绝对不是少数的家庭,他们在殿里且在家中擘饼。我想这里给我们的感觉,几乎是只要你家在耶路撒冷的,你的家都可以拿来聚会。每一家家中都有聚会,家里一面是生活,所以他们这里讲到吃饭,但是圣灵充满,连吃饭都是教会的聚会,反过来教会的聚会就要吃饭,所以他们的信仰和他们的生活,他们的家务和他们的会务是合在一起的。

如果我们今天到会堂去,会堂里面可以有会务,但是会堂里

面家务的成分就不多。你说我们要煮饭,如果三千一百二十个人的饭要煮——难怪他们后来煮饭也成了问题,因为人太多了,所以当时教会接受圣灵的引导,要解决做饭的问题,那做饭一定是专人负责。但是如果你今天是家里的聚会,每一次煮饭肯定也是要专人负责,但是那个时候可能就要轮流了。我们如果有 20 位弟兄姊妹,我们两位、两位轮,排十个班次,十次你可以轮一圈。在教会里面你不可能这么去轮的,你要煮三千个人的饭,只有少数人有这个本事,但是煮 20 个人的饭,人人有份。所以这里告诉我们,我们用今天的话说就是分组的必要,在聚会时候分组的必要。

我们今天很多教会是晚了,到了可能 2018 年、2019 年,甚至到了疫情,我们才开始分组。但是其实如果有看见的话,我们最早十几年前,当我们看到中国教会的现状,我们就和弟兄们交通《使徒行传》第二章。所以我想也许主也预备我们,从 2008、2009 年一直到 2018 、2019 年,我们在一些弟兄姊妹中间已经实行了十年。然后主今天把一个局面——那个局面就是教会明显落后,落后于圣灵对教会的期望,圣灵对于中国教会、对于末世教会的期望。

如果是圣灵的工作,你应该看见弟兄姊妹懂得怎么过殿里的生活,这个大家都懂;但是你也应该看见大家怎么过家里的生活,这个懂的人太少了。我再说,分组不是为了应付逼迫,分组也不是为了应付疫情。分组,因为这是圣灵的工作。你叫它"小家",你叫它"组",你叫它"聚会点"都可以,要有殿里的聚会、要有家里的聚会,这是圣经最初的模式。什么叫做最初?就是圣灵浇灌、圣灵充满,圣灵的浸所带来的教会的生活。所以《罗马书》有"家中的教会"。

殿的聚会,对于敬拜和教导效果很好。十个人唱诗赶不上一

千个人唱诗的雄伟和气魄,你真的能把天上的光景好像能够唱出来。十个人就不容易,十个人也能唱到天的光景。我们常常在一个教会聚会,礼拜五聚会,就一个吉他,几个嗓子,但是我可以做见证,几乎每一次吉他声响起,天就会向我们打开。

你刚开始的时候你会迷恋一千个人的感觉,那个气势,那个音量,那个感觉,但是十个人、二十个人怎么进入到心灵和诚实的敬拜,这是需要操练的。有圣灵的工作,没有人说一定要一千个人敬拜才敬拜的好,才能够敬拜出天上的光景来。弟兄姊妹,谁说的?十个人我们可以做见证,同样可以天与地相连的敬拜!

但是通常的共识,我们说(殿的聚会)敬拜比较好,然后教导也有效,一个人讲一下子一千个人都听到了。但是你要记得殿的聚会,就缺身体的元素。身体的实行、建造的深入,光用殿的模式是远远不够的。

今天司布真可以对几千个人讲道,但是司布真过去了,很多时候教会那个光景就不一样了,像这样的故事在中国多的是。这可以是教会开始的光景,但是慢慢、慢慢如果教会聚了十年了,我们都还缺少家中的聚会,弟兄姊妹迷恋于殿中的聚会,难怪逼迫和疫情要临到教会,要把教会从她的梦中摇醒。当我们教堂越盖越大、人数越来越多,是主的祝福,但是却成了我们的缠累。

所以 2014 年主就许可,在温州有"拆"的事件。这不是因为某某人、因为政权的缘故,这是主工作的方向,这叫做圣灵的引导。圣灵不仅在外面的环境中做引导的工作,环境只是辅助的,但是真正是圣灵在我们里面做引导的工作。家的聚会在正常的时候是重要,在非常的时候是必要。

这方面我不仔细说了, 但是我们要提的是, 其实今天有三个 聚会。

分成小组,每一组二十来人,多一点三四十人,少一点十来

人,那二十来人,这是分组的聚会,有家的味道。人不多,大家 距离感就比大的聚会要小,小很多,那是大家可以彼此亲密的, 大家可以交通彼此遇到的挣扎和难处的,大家可以交通彼此的学 习,主在我们身上的工作,这个是小的聚会。

大的聚会,我们合在一起的聚会。也许你两百个人,平常分成二十个人,十组,但是每一个月我们有两百人聚在一起的机会——殿的聚会,具体的实行我们要靠着主突破。如果今天场地有问题,那感谢主,主给了我们有网络,我们最后会提到网络的重要。今天在我们的尝试中,弟兄姊妹,擘饼,网络可以是无缝的。你如果要把四五个聚会用网络把它连起来,只要你本地还有二十来位弟兄姊妹,你可以同样的,两百人在一起是怎样的聚会,你网络把它连起来,你也可以是怎么样的。如果主今天没有给我们环境,我们还是可以找出突破的方法,主给我们这个恩典。但是大部分时候我们今天可能只能划成小组,可是有时候常常我们要合在一起有殿中的聚会。

然后第三个是各个小组的同工们,尤其是小组长,把他们常常聚在一起,有一些教导、有一些交通,一起的祷告,这是组长的训练。

所以今天的局面,这三个聚会我们要学习,在我们所在的环境下去实行。这每一个聚会的实行都是圣灵带领我们的方向。是因为圣灵带领我们,所以我们可以往这条路上走。

# (3) 神的家 (2:41-47)

1. 分组的必要: 历史的榜样

#### 敬虔运动的6项改革

- 1. 小组聚会。热切而深入地查考圣经
- 2. 人人为祭司, 注重平信徒服事
- 3. 注重行道
- 4. 以同情与恩慈对待不同信仰或不信、而非批评与苦毒
- 5. 改革神学训练, 更注重灵修与生命
- 6. 改变讲道风格, 建立新人, 核心是信心、效果是结出果子

敬虔运动的背景:在改革运动后100年、教会虽恢复因信称义的真理,却缺乏生命的实行与改变、没有实行人人为祭司、落到喜欢为教义的争辩。敬虔运动的启发:今天教会复兴的路,仍然值得参考当时的这些要点

分组不仅是起初,分组也是历史的教训,这方面我就不多说了,我们常常提到敬虔运动的帮助。今天的小组,细胞小组、分组聚会、分家聚会,其实那个根子——当然有《使徒行传》第二章的根,但是真正的经验是敬虔运动带出来的。 敬虔运动传递给了卫理运动,Methodist,然后卫理运动,后面弟兄们慢慢在英国是成了 common practice,大家都是这么做的,所以你到了弟兄运动的时候很自然而然也就这么做。但是今天中国教会在开倒车,教会从两三个人祷告,从圣灵简单的聚会,慢慢转向组织化、物质化、规模化,甚至今天还在政治化的这种聚会的方式,这是历史的倒车。

我们要回到敬虔运动,教会今天敬虔运动的宝应该在教会中继续流传下来。那是因为我们不懂历史,如果懂得历史的话,这些其实今天教会是没有必要今天还停留在教大家小组聚会的这个光景,这就表示教会在幼稚的光景。我们盼望是教会今天能够越过这个障碍,我们各自实行分家的聚会,3年5年以后,我们在圣灵的引导底下有许许多多的学习。

当然如果我们能够互通有无,别人学过的功课,如果我们圣 灵引导敏感的话,那么你可能就可以省掉许许多多的周折。

# (3) 神的家 (2:41-47)

1. 分组的必要: 教会的危机

逼迫 (2018)

1. 有信徒, 缺门徒

外部

引 部 2. 有会堂, 缺身体

灰马 (2020)

出19:4,6 『我向埃及人所行的事,你们都看见了,且看见我如鹰将你们背在翅膀上,带来归我···你们要归我作祭司的国度,为圣洁的国民。』这些话你要告诉以色列人。」

申32:10-11 耶和华遇见他在旷野荒凉野兽吼叫之地,就环绕他,看顾他,保护他,如同保护眼中的瞳人。又如鹰搅动巢窝,在雏鹰以上两翅搧展,接取雏鹰,背在两翼之上。

如鹰展翅:风真正来源并不是来自于环境,而是来自于母鹰、来自于神, 为要使祂的儿女展翅飞翔!

然后目前的环境我就不说了,有外部的环境逼迫,疫情的灰马,但是更重要的是内部的问题,内部大家是以聚会为目的,但是并不是以培养门徒为目的。没有人会否定培养门徒的重要,但是当我们有了聚会以后,慢慢、慢慢焦点就模糊了。

举个例子,如果今天有一点风险,有一点安全风险会影响到我们聚会,那你看好了,很多传统的聚会就觉得那宁可不做,免得影响我们的聚会。弟兄姊妹没有去祷告、去问主说这个险值不值得冒?到底教会的核心目标是什么?大家因为对于带门徒这件事情认识的不够清楚,所以我们自然而然就把聚会当成了教会最重要的事。但教会最重要的事情是产生基督的代理人,我们都要成为小基督。我讲不属灵的话,我们都要成为基督的克隆。但这个克隆不是用机械的方法产生的,是在生命、圣灵、神的道,是在十字架的制作下产生的,那就是门徒的意思。教会是产生门徒的地方,如果教会五年过去,没有一批能承担责任的门徒起来,

### 教会就不结果子。

今天神是借着外面的环境提醒教会,教会没有结果子,就像以色列一样,没有把主所要的果子带给我们的主。那个果子是什么?果子就是神所要得着的人。教会要做什么?教会就是要得着神所要得着的人,而不是聚会。

教会有会堂,但是你很少能看见基督身体的见证、基督身体的彰显,这个聚会虽然有执事,但这个聚会更有众肢体,你今天很少能看见。我们的主今天在教会中祂有一个梦,大家都是教会,都是祂所生的孩子,但是有的孩子是比较像父亲的孩子,有的孩子是按着父亲心意行的孩子,那在我们的身上就是基督身体的彰显。

# (3) 神的家 (2:41-47)

### --身体的建立

徒2:42 都恒心遵守使徒的教训,彼此交接,擘饼,祈祷。

徒2:43-46 众人都惧怕,使徒又行了许多奇事神迹。信的人都在一处,凡物公用; 并且卖了田产,家业,照各人所需用的分给各人。他们天天同心合意恒切 的在殿里,且在家中擘饼,存着欢喜、诚实的心用饭,

徒2:47 赞美神,得众民的喜爱。主将得救的人天天加给他们。

教会生活:

- 1. 擘饼
- 2. 教训
- 3. 交通
- 4. 祈祷
- 5. 相爱与服事

结果:

- 1. 得胜的见证
- 2. 质与量的成长

在《使徒行传》第二章的这幅图画里面,我们把它简化,教 会生活有五个要素:教训、交通、擘饼、祈祷、第五个我们综合 起来就是相爱与服侍。

今天如果我们所谓的分组聚会,分组聚会要怎么聚?《使徒

行传》第二章那个代表的是圣灵充满的光景,给我们看见有五件事情我们要去做的。当他们活在圣灵的带领下去实行这五件事情,那个结果就是得胜,那个结果就是增长。不只有量的增长,也有质的增长,那你看神的荣耀在他们的中间。

所以众人都惧怕,为什么?因为神圣洁的火焰在这一群人的中间。那今天圣灵要引导我们的是同样的工作,我们中间有擘饼,在擘饼的时候,圣洁的火焰、神荣耀的光辉在我们的中间。

第二个, 当神的道被传讲的时候, 神的同在、神的荣耀, 天向我们打开, 神的道来到人的中间。祂可以做撒种的工作, 把天国的道撒在我们的心中。教训是一个人讲、众人听。

第三个, 你讲我听, 我讲你听, 彼此交通。

第四个,祷告。其实地上的聚会是以祷告为记号的。两三个人的聚集不是以讲道为记号,因为讲道是有条件的,是执事;但是两三个人聚集是从祷告开始的。中国早晨五点钟,这是中国教会的 trademark 印记。但是二十年过去了,今天中国教会是早上几点钟?祷告,慢慢在教会里面失去了。主付上了重大的代价,在50年代到70年代里面,有许多的弟兄姊妹为着中国教会祷告,他们的眼睛都祷告瞎了,眼睛都看不清楚了。那么中国教会,我们今天新的一代,我们聚会的时候,应该要有许多的祷告。

前两天碰到一位姊妹来到中间,她说她在找教会,她说我想要找祷告的教会。主在寻找祷告的教会。一个小组我们可以擘饼、可以教导、可以交通,但更重要的,可以一起祷告。

然后, 第五样是彼此相爱与服侍。

我们稍微来看一看,当然我要稍微说明一下,我们一方面又想能讲到实际,但是进入到实际,你的实际和我的实际不一定是完全一模一样。所以我们希望能有一个平衡,但是我们还不得不

讲一点比较实际的事。我们的意思不是要把我们所讲的强加给各地,但是你听见的话做一个例子,做一个参考吧。我们的心愿是盼望《使徒行传》第二章、《哥林多前书》十一章到十四章,今天能成为教会的道路,身体的道路。

讲到圣灵,我们讲到身体的生活,身体的律,身体的道,我想这是第二堂和第三堂,就是我们今天的这两堂很重要的方向。下一次主若愿意,我们换一个题目,但是这一个可以说今天是几乎是最重要的一个题目。虽然是《使徒行传》第二章圣灵降临的开始,但是这在今天呼之欲出。圣灵是在呼,但是在我们中间能不能走出这条路来?求主的圣灵来带领我们。

这个是圣灵的正事,其他的都是 by-product, 都是副产品。但是身体的见证, 教会是基督的身体, 这个不仅是理论, 而且在我们的聚会、在我们的教会生活中能把它表明出来, 需要死里复活的大能、需要圣灵保惠师做我们的元帅, 你才能够进入的。那我想把这一个负担能很清楚地传递给弟兄姊妹。

那么我们来看一下,跟大家交通一点只是很简单的,我们也 没有很用力的去整理,但是我们觉得每一方面可以自然而然地我 们有一些交通。

# 第三段 擘饼

### 3.1 壁饼

- (1) 壁饼的预备
  - 诗歌、主的话
  - 会前的祷告
- (2) 擘饼的意义
  - 主的晚餐:记念与敬拜
  - 主的桌子: 交通与合一
  - 注视主(记念),爱的联合,奉献敬拜
- (3) 擘饼的实行
  - 跟随引导
  - 在圣灵里祷告
  - 恰当的诗歌

第一个我们讲到擘饼。当然今天擘饼也有不同的情况,我们这个信息的盼望不是针对某一种背景的,那么擘饼有不同的情况,这是我们所了解的。如果擘饼要成熟,弟兄姊妹,你真的要跟常常擘饼的弟兄姊妹来学习。但是常常擘饼的,次数是多了,频率是多了,但是学习是不是多?这个不一定的。

我们今天的责任,对于每一个主日都擘饼的弟兄姊妹,那么你知道你有一个责任:当人来到你我中间擘饼的时候,人心中有没有一个羡慕,真盼望多参加你们的擘饼聚会?讲道今天你不用讲的,每一个教会都想做话语强的教会,所以如果我们中间话语供应很丰富,我们都很自豪,都会说"来,来我们教会",这个教会的话语是很强的。但是我们有没有常常这样讲:这个教会的擘饼是很强的?你来到擘饼的聚会中,你常常要赶快,没几分钟就找纸巾在什么地方。不是一次这样,次次如此。你擘饼聚会完了之后,你说神的荣耀在这一群弟兄姊妹的中间,这是初期教会的光景,这应该是我们今天的光景。

那我就稍微谈一谈,第一个就是擘饼的预备。如果聚会要聚的好,《哥林多前书》十四章的原则,那你就知道不是九点钟到十点钟这一个小时的事。有没有为着饼杯的预备?你预备不用多,一首诗歌;你预备了,也不一定明天擘的时候用,但是你在主面前问,"主啊,给我一首诗歌。"如果明天你带领、你感动的话,那我有备而来,我就用这一首诗歌;或者你在主面前,主给你一句话。

路得,我们就像路得一样,当我们来到饼和杯面前的时候, 弟兄姊妹,我们的感觉是什么?我们就像路得一样。摩押人十代 不能入耶和华的会,我们本来不应该在饼杯里有份的,但是我们 今天居然能在波阿斯的禾场里面拾取他的丰富。但是不只如此、 不只在波阿斯的田间,而且后来成了波阿斯所赎的女子。

所以我们说后来路得就改名叫做波路得,她改姓波了,凡是波阿斯的都是路得的。之前是波阿斯的丰富、波阿斯的禾穗成了路得的禾穗,但是有一天居然「凡是我的都是你的」。你也许在祷告的时候,圣灵就给你路得,波阿斯和路得。那明天在你祷告的时候,你借着你的祷告,借着主的话,你让弟兄姊妹能够摸到饼和杯所代表的恩典,摸到救赎的恩典。弟兄姊妹,这是擘饼。

我们都知道讲道要预备,当然你如果很成熟老练了,也许你可以不预备,但是预备是常态。弟兄姊妹,有多少人知道擘饼是需要预备的?当你预备了,也许你站起来讲,你把讲章丢掉,你照着圣灵的引导来,感谢主!擘饼也是一样的,也许你预备了,但是圣灵运行,你预备的没用上,但是,擘饼一点不亚于讲道。区别在什么地方?讲道不可能人人讲,但是擘饼的时候,弟兄姊妹,我们都可以有份。

擘饼可以有服侍的人, 那是执事的祷告, 执事的服侍, 但是 擘饼更是由我们众人, 我们弟兄姊妹都要参与到这个饼和杯、纪 念和敬拜的里面。所以你会前预备诗歌和话是我们对饼杯该有的认识。

然后第二个,我们也常常很注重提醒弟兄姊妹的,如果你聚会是先擘饼后讲道,那么一个天然的问题,很多弟兄姊妹在擘饼的时候会拖拉,因为我们的观念总是觉得讲道是聚会的主题,擘饼我们头脑也知道很重要,但是晚一点、拖拉一点、被动一点,我们容易活在这样的光景里面。

那问题在什么地方?问题在我们没有把预备的规矩把它定下来。聚会九点钟开始,但是我们应该有一个共识,真正聚会不是九点开始的。我不知道要定八点半还是八点四十,但是我们告诉弟兄姊妹,最好你八点半,但最晚你八点四十聚会其实就开始了,在八点四十到九点是我们预备聚会的时间。对软弱的肢体或者忙碌的肢体,你可以晚一点来,但是我们有一个共识,你如果在聚会中有服侍的,你最起码的预备的祷告你要参与。如果我们的聚会是有负担的、是有责任的,不管今天有没有你的事情,你不是到九点才来,你是八点半就应该在这里,在这里一起参加祷告。

会前的预备其实是聚会的一部分,如果在聚会中你没有办法每一个人都参与到里面,那么会前的祷告总可以多一点弟兄姊妹来祷告吧?所以预备很重要。尤其在城市教会里面,知识分子都是懂得多、做的少,那么你要帮助弟兄姊妹从懂得多、做的少的里面出来,很重要的就是看你在聚会的事上忠心不忠心,这是需要引导的。如果聚会之前的这半个小时、二十分钟抓不好,那么整个教会的风气就抓不好。

尤其是如果我们九点到十点是擘饼的,那么弟兄姊妹很自然的,因为如果你不调弦定音、不进入祷告的频道,九点坐下来,可能二十分钟才进入状况,你已经浪费了半场的擘饼聚会。如果

我们八点半就能够来,前面你还可以有一点慢慢的预热,但是九点至少大家的状态,大家的心已经安静下来了,「当预备迎见你的神」。这是我讲很实际的,但是这个是很重要的,那一旦大家养成了风气、养成了家风,弟兄姊妹你就成功了。圣灵的工作在这里有了一个基础,但是如果家风不正,圣灵的工作就缺乏了一个基础。这是擘饼的预备。

第二个,擘饼的意义。今天擘饼聚会,因为每个礼拜都擘,所以老态、陈旧是到处可以看见的。你进到这个擘饼聚会,如果你第一次来,你觉得擘饼擘的不错,但是你连续一个月、连续几年,你发现大家基本上在吃老本,这是擘饼不正常的现象。擘饼聚会是老的,但是擘饼聚会的灵应该是新的。问题出在什么地方?因为我们在擘饼的时候,我们只注意外面的,我们缺乏里面的认识。

所以擘饼的意义是什么?大家应该普遍知道的,擘饼两个意义:一个是主的晚餐, the Lord 's Supper, 那是《哥林多前书》十一章;第二个 the Lord's Table, 主的宴席、主的桌子, 那是《哥林多前书》第十章。主的晚餐是讲到纪念和敬拜, 是人与神;主的桌子,是讲到人与人。所以主的晚餐,擘饼,纪念和敬拜的那一部分,主的桌子是交通与合一的这一部分。我没有时间细讲,但弟兄姊妹,其实这两个空间,我们今天都有巨大的空间要继续的认识,继续的进步。

那我下面补了几点,一个就是注视主。擘饼聚会的时候,圣 灵在做引导的工作。那圣灵怎么引导呢?一个,圣灵把对主更丰 满的认识带给我们。我刚刚举了一个例子,这都是真实发生的。 为着擘饼,主把波阿斯和路得给我们。

我记得几周前,那是我们一次线上的合组,我们用线把几个 组连在一起。那前面大家擘饼祷告的时候,就那一天在我心中就 有一幅图画。你知道《歌中之歌》,陈弟兄的讲解,他是读"园"这个字,然后他就告诉我们说《歌中之歌》有四座园子。那一天我们聚会的时候,如果那一天是分组,不容易有这个感觉,但那一天刚好是合组。合组,我们又不能没有一个地方能聚在一起,所以我们还是各自、各自的组。

我们在擘饼的时候,主给我里面,圣灵那一天就突然开了一下,就是好像看见,(我们这几个聚会都在相近的地方),那主就让我看到说,我所在的那个地方是一座葡萄园,然后另外还有几座葡萄园,就好像你在耶路撒冷附近有很多很多的葡萄园,但是每一座葡萄园都是主的园子。所以那一天那一个感动来到,后来轮到我祷告的时候我就把这一个感动祷告出来:你进到你自己的园子,在这里有新陈佳美的果子,有老的果子,有新的果子。有是比较老、时间比较长的弟兄姊妹,但是也有可能才来了几个月,甚至刚来的弟兄姊妹,但是当我们在圣灵的引导底下,都把我们心中的爱情献给主,那每一座葡萄园都有老的果子、有新的果子。弟兄姊妹,我们常常在一起擘饼纪念主,有老果子,但是有没有新的果子?

今天的教会、今天的小组能不能不只把老的果子带到主的面前,我们一起聚会三年、五年、十年、二十年了,但是有没有新的果子?刚刚在我们中间蒙恩的弟兄姊妹,新来的弟兄姊妹,我们一起来敬拜祂,新陈佳美的果子。当我们在饼杯面前的时候,是团体的亲近主,这是需要圣灵的带领,需要我们来学习的,你没有办法用一套原有的经验和方程式来安排擘饼聚会。

一个教会有没有圣灵的运行?我们可以这么说,你就看我们怎么样像所罗门一样上圣殿台阶的。如果我们真的是王,如果我们真的有得胜的权柄、属天的权柄在我们中间,那么示巴女王来看所罗门的时候,当她看见所罗门上殿的台阶的样子,她就诧异

的魂不守舍。我们擘饼的时候,我们是上耶和华的台阶。

很多教导说擘饼的时候不适合点其他的诗歌,只能唱这些诗歌。弟兄姊妹,这是天大的误会。你刚开始可以这么教,但是什么是擘饼?擘饼是与基督联合。不是这十首、二十首叫纪念主的诗歌,凡是与主联合的灵的诗歌,就是擘饼最适合的诗歌。

所以我们常常唱《歌中之歌》的那一首诗歌,还有《神的帐幕在人间》。上一个主日带领的弟兄,最后就是用这一首诗歌,唱完了以后我们就进入祷告。当大家祷告纪念主的时候,神所要做的,神的帐幕在人间。这是什么?你今天看见的是饼与杯,你那一天看见的就是神的帐幕在人间!如果用我们传统的观念,我们觉得神建造教会,这跟擘饼没有直接的关系。那么如果我们的认识幼稚的话,你会这么觉得。但如果你真的认识什么是饼和杯,今天是饼和杯,那一天就是新耶路撒冷。

所以弟兄姊妹,我们围绕在饼杯面前,什么是纪念?一面,我们往前看那是十字架,往前看那是饼和杯;但另一面往将来看,那是神的帐幕在人间。所以在擘饼聚会的时候,我们为着荣耀的教会祷告,我们为着荣耀的教会,我不是说祈求,但是你交通,你心中渴望这一个,你把这一个摆在饼和杯的面前,那是再恰当不过的。

这个是联合,还有就是奉献。其实擘饼的聚会就是一个献祭的聚会。我们献上燔祭,这里有基督完全的奉献,饼和杯代表的就是基督是燔祭。但是在饼和杯里面,我们吃饼喝杯,我们也成为燔祭,我们也把自己毫无保留,完全的奉献摆在祭坛上。像这样的诗歌有很多,《十字架的道路要牺牲》,这个适不适合在擘饼聚会唱?弟兄姊妹,再适合不过!

所以我们对于擘饼的意义需要在圣灵中扩大,太多了。我们常常纪念到表明主的死,主的死有红海之死,有约旦河之死,你

在饼杯聚会中常常听见的是红海之死,但是你很少听见约旦河之死。我们的擘饼不够,擘饼需要扩大,擘饼需要成长,擘饼需要 更新,擘饼需要丰盛。圣灵做什么样的工作?这是圣灵的工作。

然后第三个: 擘饼的实行。圣灵是领会者,哪怕今天有人要领会,但是那要看他懂不懂得走在圣灵的脚踪中来带领弟兄姊妹?如果他能跟灵合拍、跟灵共鸣,那他的带领就把弟兄姊妹带到灵里;但如果我们学习不够,如果我们自己的意识太强,常常把主的光挡住了,那么我们不领还好,我们一领,聚会就给你领跑掉了。所以圣灵在聚会中做带领的工作,这是要经过许多的实践的,光嘴上讲讲没有用的。每一个主日我们聚在一起学习,一起来跟随圣灵的引导。

如果你是跟着上个礼拜跟着你一贯的祷告词,跟着那几个祷告词,几个版本的祷告词,弟兄姊妹,我们就容易在肉体里。刚开始也许在灵里,但是你不可能一年下来五十二个礼拜,每个礼拜都是这些祷告词,哪怕你有几篇轮流用,一年下来,两年下来,一代人下来,弟兄姊妹,难怪有弟兄姊妹说,聚会比砍柴还累。不聚会不平安,聚会也不平安。弟兄姊妹,基督的教会怎么会变成这样?因为我们把圣灵边缘化了。在聚会当中,如果大家懂得跟随,取之不尽、用之不竭的圣灵,我不敢讲每一次都是新的,但是聚会你应该有神圣洁的火焰,神的荣耀在我们中间应该是可以感受得到的。

跟随圣灵的引导,第二个,在圣灵里祷告。跟随是方向,很多时候跟随,如果点了一首诗歌,那么弟兄姊妹,我们如果是团体的敬拜,诗歌的灵,这首诗歌讲到主的爱,那你开口祷告,你就接上去,这叫做跟随圣灵的引导。但是你接上去的时候,祷告不只有话,祷告也要有圣灵的感动,这是要学习的。

我们祷告的时候不只是要有话, 祷告的时候也要在灵里面,

所以祷告的操练对我们很重要。祷告,学习祷告最好的方法,就 是祷告。你祷告、祷告,慢慢地你就知道怎么样在圣灵里面祷告。

我们常常祷告的,我们对圣灵的引导就容易敏感,这里当然有很多的学习,但是我笼统地讲,如果我们常常祷告,常常在圣灵里祷告的,那你说我怎么能够摸到主呢?怎么能够跟随圣灵的带领呢?很多时候就是因为我们的时间不够。

其实主对我们的要求并不多,如果我们每一个人,你早上真的有守晨更的习惯,有一点亲近主的时间,二十分钟,多一点,半个小时,每一天,你每一天从礼拜一到礼拜六,每一天,有时候真的这个时间身不由己,但是基本上一个礼拜,三天、四天、五天、六天,你有亲近主的时间,你操练在圣灵里祷告,那当然主日的时候,那个圣灵满溢在葡萄园——聚会中的光景就容易出来,在圣灵里祷告。但如果你周一到周六很少祷告,只是祈求,很少与主交通的, 那当然在桌子面前,那个实际的光景、隐藏的光景就会暴露出来。所以吃老本是不够用的。吃老本说明了什么? 说明我们周一到周六是不行的。

擘饼要好很简单,弟兄姊妹,周一到周六要正常。如果我们常常在灵里面学习祷告的,你到聚在一起的时候,额外的学习就是团体。你个人亲近主是个人在圣灵中祷告,但是团体,其实团体在圣灵中祷告会相对来说容易一点。所以如果我们忠心地,周一到周六我们的祷告是忠心的,那么主日的祷告,你能看到花的美丽,果实的丰富。在我们祷告的时候,你能在我们的祷告中看见生命的花。祷告就像诗歌一样了,很多祷告是像诗,它有生命美的这一面;但是也有很多祷告,它是实际从试炼中产生出来的,所以你听见了你好像吃了食物一样。

所以正常的教会, 九点到十点是教会中最好的教导。这个教 导是基督中心的教导, 这个教导是救赎中心的教导, 这个教导既 有浓郁的真理,又有浓郁的经历。其实如果教会的教导不够,教 会的擘饼如果正常的话,这一个小时可能要远远超过一个小时的 讲道。这是教会应该有的光景,这是很确定我们知道《使徒行传》 第二章的光景。

那么圣灵要带领末世的教会,可能有许多荒凉的光景,这是 我们知道的,这是事实如此。但是在我们的中间,我们要回到起 初,我们要进入圣灵的引导的光景里面去。

然后第三个很重要的就是诗歌的使用。所以为什么诗歌是有要求的?因为如果你要在擘饼聚会中能带着大家来敬拜,来纪念,你发现水准不是那么高的诗歌,可能就不容易。但是如果我们有一本好的诗歌本,这里面有很多像陈弟兄说的,full of experience of Christ and appreciation of Christ,就是充满了对于基督经历的诗歌,充满了对于基督欣赏的诗歌,这个是敬拜的灵。什么是敬拜?就是你有对基督的经历,你就容易敬拜出来,你欣赏基督,你就容易敬拜出来。

"称是配,因为称宝贵,称是千万人中的第一人",如果我们欣赏基督,我们当然纪念和敬拜就有力量,那这其中很重要的是诗歌的运用。所以我们从接受诗歌的感动开始。如果你今天还没有擘饼,可是常常有一首诗歌,"你的爱如瀑布浇下来",那这首诗歌在你里面,你 standby,你预备好,在大家一起擘饼的时候,如果有其他弟兄姊妹点了诗歌,你觉得够了,那你就把你这首诗歌放一放;但如果其他人没有点,你里面有催促,你就把这一首点出来,这是恰当的诗歌。

我想给这三个:一个是跟随圣灵的引导;第二个在圣灵里的 祷告;第三个恰当的诗歌。

我可以做一点见证。我有时候在这一群弟兄姊妹中间,有一个聚会可能也是从头开始的,当刚开始的时候,只有少数几个人

的时候,那个时候主的同在,当然没有那么强烈的同在,我也常常会问我自己,一周复一周,有没有可能我们能聚在一个光景,就是擘饼聚会是天打开的,擘饼聚会是常常有圣灵的新鲜、感动、丰满在我们中间的?在四年前,你如果问我的话,我还没有这样的经验。我也算在不少聚会里面待过了,偶尔一次两次的当然有,但是在一个聚会长久待下去,能一周复一周,每一个主日圣灵感动、泪流满面,每一个主日天向我们打开,我没有把握。但是感谢主,圣灵做引导的工作。这几年在一群弟兄姊妹中间,我不敢讲的太满,但弟兄姊妹,(圣灵丰满的同在),常常。

所以当我们圣灵引导我们进入到教会正常的光景的时候,弟兄姊妹,你只能说感谢主,祂的荣耀在我们的中间。不只我们有擘饼的地位,我们应该有擘饼的见证。这是初期教会的第一点。

# 第四段 教训

# 3.2 教训

教导建议用视频,提高教导的质量,也使增长有路 看视频1小时,彼此交通1-1.5小时,必要时有预查聚会

(基督徒的道路) 于宏洁弟兄《新人门训》 操练、生命、关系、生活、4个方面 39堂x60分钟 (基督徒的生命) 陈希曾弟兄《旷野42站-基督徒的成长路》 40掌x30分钟,若每次1掌则40次/若每次2掌共20次

第二点在教训方面,这也是圣灵的引导。我记得那是在 2017年,条例是 2018年 2月开始实行,但是神许可,在 2017年的 9

月份,我在另外一个聚会中,在那个聚会中就出了事,那个礼拜 同时两个聚会都出了状况,远处的还有近处的。

但是感谢主,聚会被冲击,场地被禁止使用。其实我没有提,那是聚会中同工们提出来,说那下面这一个阶段我们分成小组,然后我们就来看陈弟兄的《旷野四十二站》。主提早了大概半年,就在2018年2月条例要开始,但是2017年的秋天,在这一班弟兄姊妹中间分成了组,然后我们就用陈弟兄的《旷野四十二站》,那个时候是半小时——看半个小时,然后交通一个小时到一个半小时,当我慢慢这样走的时候,我里面就清楚,这是一条主为着教会今天的局面预备的一条路。

所以后面我们把第二套的材料放进来,就是于宏洁弟兄的《新人门训》,所以这两套就成了我们的标准教材。我们觉得把它标准化有好处,如果教会在一个正常的光景里面,其实你可以继续不断的用这两套内容。第一遍也许是这二十位弟兄姊妹,但是渐渐人多了,你等到第二次的时候,你还是用同样的走两年,一遍一套材料大概是一年,那两套可以走两年。那到第二次第三年第四年再走的时候,理想的情况,你原来是组员的,但是现在你变成了小组的同工。甚至你还可以走第三遍,那第三遍的时候,也许现在你成了小组的组长、小组的负责人。当然各地的情况不一样,也许我们在福音各方面,人数加增上没有那么的正常。但是如果教会在正常的光景里面,你就用这两套的教材。

为什么我们觉得这两套很好?因为于弟兄的就回到我们前面真道的建造,所以对于真道我们要有一个图纸。今天真理和圣经当然也需要,但是这对教会的身量有一点要求。那最开始我们最需要扎实的就是在生命之道上,生命之道有两个方面,一个是生命的方面,那是告诉你生命的原理。陈弟兄这一套《旷野四十二站》是告诉我们生命的原理,它还有一个好处是用摩西五经,

所以也可以算一点圣经的教导。然后最重要是告诉我们基督徒生 命成长所经过的功课。

我自己可以做见证。我是大概在二十几年前,陈弟兄到我们教会,他来了三年,每一年就讲一段,三年把《旷野四十二站》讲完。这对于我个人的生命,还有服侍(很重要),因为你不认识基督的生命,你怎么去服侍就没有方向。这对于我个人的成长和服侍,有很重要的作用。所以十几年后,当再一次回来用《旷野四十二站》,一面我复习的时候我感谢主,这些话很多话之前就听到,而且听进去了;那么另一面十几年后我们也用这个来服侍弟兄姊妹。

这是学得慢的,但是今天主给我们一个学得快的环境。也许你第一遍的时候是做一个学生,第二遍的时候就要做一个助教了,第三遍的时候可能要成为一个老师。当然我们不是让弟兄们来讲,但是你可能就要做答疑解惑的那个角色。知识是一方面,我们的生活也要能跟得上。但是主把道给了我们,那主也给我们藉着圣灵引导的环境,让我们在各个小组里面去实行这些东西。

那当我们推荐的时候,当然在各地很多地方是有阻力的。很 多弟兄们赞成由讲员来讲,但是不赞成来看碟片,这个我们只能 交在主的手中。但是盼望教会今天能走智慧的道路,生命的交通。

然后于弟兄的《新人门训》侧重点在实行,我们在讲到道路的时候也说过。所以这两个部分是我们今天对于弟兄姊妹需要什么样的教训,你要有一个认识。学习话语服侍的弟兄姊妹,拿这个做临帖,做帖子来学习话语的服侍是很重要的。

我们今天可能要停在这里, 还有剩下一点, 我们下一次继续, 我们一起来祷告。

### ♦ 祷告

主,感谢祢不只把使徒们的榜样、把耶路撒冷的榜样给我们,祢也把哥林多的教训给我们,你今天更是把今天在旷野中行走的圣灵——云柱火柱给我们。祢也给我们有大而可畏的旷野,但是感谢祢,教会在旷野中不是迷失的,教会在旷野中有一条路是祢要我们去走的。主,求祢引导各地的聚会,引导各地的同工,让我们走在圣灵所引导的道路上面。

基督要建造祂的身体, 祂所赐的有使徒、有先知、有牧师和教师, 有传福音的, 为要成全圣徒, 各尽其职, 建立基督的身体。主, 求祢把末世建立基督身体的恩典和道路赐给你的教会。

听我们同心合一的祷告,奉主耶稣基督宝贵的名,阿们!

# 第九章 圣灵的引导(4)——身体的生活(续)



# 第一段 诗歌与祷告

#### 圣徒众心, 爱里相系 【选684/805, 圣696】(弗4:15-16) G调 3/2

词:辛辛道夫(Zinzendorf)

- 1. 圣徒众心爱里相系,同在主里享安息;救主大爱激发爱心,如此相爱永相亲。 同作肢体倚靠元首, 众光反映主日头; 同为兄弟行主旨意, 主里相系原为一。
- 2. 主的群羊同来祂前,更新誓约与奉献; 忠心服事全心爱戴,因你君王已奏凯。 倘若有日彼此联结,不再坚韧变松懈;同心谦卑伏祂脚前,求祂施恩重相联。
- 3. 求助我们彼此相爱, 遵此命令不稍怠; 惟愿彰显主爱浩大, 主里相爱无虚假。 今让这爱照耀无间,好让世人得明见:我们相爱主里合一,好比根同枝虽异。
- 4. 但愿我们完全合一,如你与父原为一;但愿我们爱里相交,永不离弃这福道。 但愿我们光照明耀, 使主荣光得反照; 但愿世人确知无疑: 我们乃真属于祢。

惟用爱心说诚实话,凡事长进,连於元首基督,全身都靠他联络得合式,百节各按各职、照著各体的功用彼此相助,便叫身体渐渐增长,在爱中建立自己。 (弗4:15-16)

# ◆ 引言

感谢主,过去的三堂,我们交通到圣灵的引导。

第一堂我们是看《使徒行传》的开头,或者《使徒行传》有 两段,一到十二章,然后十三到二十八章。这两段都有一个开头。 那个开头就告诉我们,复活的基督,把教会放在一条路上。那条 路就是让圣灵来代表基督、来行使祂的主权。

如果教会中, 扛抬约柜的这一班弟兄们能伏在圣灵的权柄下、 接受圣灵在我们中间的引导、工是主的工、不是我们要做工、是 主有工要做。问题就是,我们的工是不是主的工? 在我们的实行 上,《使徒行传》一章和十三章给我们看到圣灵引导的起头。

然后第二堂、第三堂,就讲到圣灵浇灌下来,在《使徒行传》 的第二章, 再加上《哥林多前书》十二章的解释。《使徒行传》 第二章是历史:《哥林多前书》十二章是解释。我们就知道圣灵 降临,不仅仅是说方言、行神迹奇事,稀奇的事,把人聚在一起,

圣灵来的真正的目的,你们「都从一位圣灵受浸,成了一个身体,饮于一位圣灵」,(这是)圣灵和基督的身体。

身体的看见和实行,当然是教会一诞生就已经有的。但是我们也可以说,身体的看见和实行是一直到二十世纪,才真正的向普世教会开启。我们怎么敢这么说呢?诗歌就可以看得出来。你去找,有"元首"这一个字的诗歌,几乎找不到。如果能找到,那个元首是救赎的元首。但是你很难找到有诗歌说到身体的元首,更不要讲身体了。

所以我们知道,圣灵的引导,起初就是身体,尤其在末世的教会。如果我们有光的话,如果我们接受主的光的话,我们就知道基督的身体,这一个看见,再进一步,这一个实行,基督身体的实行,是末后主的工作,主很重要的工作。

当我们今天来谈基督身体的异象,当我们今天来谈基督身体的法则 the law,基督身体的律,当我们来谈基督身体的生活、基督身体的职事,我们知道,义人的路如同黎明的光,越照越明。我们已经来到了末后的时代。

我想要找一首诗歌。我们第二堂是讲到身体的律,第三堂是讲到身体的生活。今天主若愿意,第四堂,我们继续讲身体的生活。然后,第五堂我们讲到身体的职事。

这一些其实无非是《使徒行传》第一段,第一章到第七章, 耶路撒冷的教会。耶路撒冷的教会,简单的说就是 the anointed church 受膏的教会。圣灵的引导把我们带进受膏的教会。在起 初,在第一个教会,教会的原型,在耶路撒冷,圣灵的工作就是 把教会带进受膏的光景。

今天圣灵做同样的工作。不过,到了末后,我们来看这个受 膏跟《使徒行传》第二章到第七章那个时候,是有所不同的。因 为借着历史,主已经把这一条路摆在我们的面前。这是我们里面 的这个感觉。

我要提的就是,你很难得找到一首讲到教会是基督身体的诗歌,很难的。我们盼望在末后,主兴起唱诗的人。只有这个看见抓住你,只有我们走在这条实行的路上,才可能产生诗歌。我们唱这首诗歌,我们宝贵辛辛道夫在(摩尔维亚的工作),摩尔维亚可以说是历史上非拉铁非的开始,几百年过去了,1727年到现在,三百年过去了。一面,我们为着这样的工作、诗歌感恩。但是另一面,我们也知道主的工作还没有丰满的完成。

我们一起来唱这首诗歌。但愿感动使徒们的灵,感动初期教会的灵,感动摩尔维亚、非拉铁非开始的那个灵,今天继续在我们身上来工作。不管我们的贫穷、富足、刚强、软弱,主的旨意一定会完成,主的恩典也一定够我们用,所以我们用信心活在主的爱中。我们再来把这首诗歌唱一遍。主带领我们来温习基督身体的法则,也来带我们进入基督身体的这个生活。

# ♦ 祷告

主,清晨愿我们的祷告如香达到祢的面前。感谢祢赏给我们有一同来到宝座前的恩典和权利。主,借着祢的血,祢为我们开了一条又新又活的道路。主,我们各处祢的儿女们,虽然我们人并不多,但是我们带着各处的聚会,带着祢的教会,我们一同聚集在祢的面前。

主,教会是用祢的宝血所买赎的,教会也是用祢的真道所洁净的。主,在末后祢要洁净教会,为自己得着一个荣耀的教会,是圣洁没有瑕疵的。主,祢的旨意一定会完成,因为那应许我们的是信实的,祂必成就这事。所以,我们求祢在我们身上继续祢的工作。主,得着属灵的人。主,我们求祢在我们中间继续祢的工作,得着荣耀的教会。

主, 祢借着祢自己的经营和建造, 借着祢的恩典, 也是借着 许许多多圣徒们的血和他们的生命为我们开的这一条路, 今天见 证的火把传到了我们这一代。主, 除去我们的软弱, 除去我们的 懈怠, 除去我们的卑情下品。主, 成就祢的工作在我们的中间。 主, 在各处祢得着愿意倾心爱主、跟随主的人, 把属天的异象赐 给我们, 把宝贵的真道赐给我们, 也把跟随圣灵的恩典赏给我们。

凡被神的灵引导的就是神的儿子。主,在我们中间做成儿子的工作;主,不只得着众儿女,主,你得着众儿子。不仅让我们身份上、地位上,我们是祢的仆人;主,让我们有跟随圣灵的实际,让我们里面的生命都是儿子的生命;主,祢带我们走儿子的道路。主,祢要预备儿子的名分,赐给蒙恩得救的人。主,但愿我们都能够长大,但愿教会能成熟,迎接祢的回来。

我们感谢祢,我们一同倾心吐意在祢宝座前。求祢垂听众人的祷告,求祢在宝座的右边,祢圣灵也在我们的里面,也为我们祷告。主,照着神的旨意,让祢的旨意能通行在我们的中间。我们感谢祢赏给我们一点聚集的时间。我们求祢擘开生命的饼,我们求祢打开祢的话。祢在旷野为我们摆设宴席,供应教会的需要。主,感谢祢!祢就是从天上降下来生命的粮。

主,在称第一次来的时候,以色列人、神的百姓拒绝这一个粮。主,历世历代,主,我们爱慕这一个粮,我们渴慕这个粮食。主,借着这个麦子,借着这个饼,祢在我们里面做变化的工作,也让我们能成为众麦子。祢是那一粒麦子,叫我们成为众麦子。祢是生命的粮,主,也叫我们身上能有陈设饼,摆设在祢的面前。主,叫祢得着饱足,也叫人得着供应。

祝福祢的话,与我们同在,听我们同心合意的祷告。奉主耶稣基督宝贵的名,阿们!

# 第二段 身体的看见与实行

林前 14:26「弟兄们,这却怎么样呢?你们聚会的时候,各 人或有诗歌,或有教训,或有启示,或有方言,或有翻出来的话。 凡事都当造就人。」

林前 14:31-32「因为你们都可以一个一个地作先知讲道,叫 众人学道理,叫众人得劝勉。先知的灵,原是顺服先知的。」

徒 2:41-47「于是领受他话的人,就受了洗,那一天,门徒约添了三千人。都恒心遵守使徒的教训,彼此交接,掰饼,祈祷。众人都惧怕。使徒又行了许多奇事神迹。信的人都在一处,凡物公用。并且卖了田产家业,照各人所需用的分给各人。他们天天同心合意,恒切地在殿里且在家中掰饼,存着欢喜诚实的心用饭,赞美神,得众民的喜爱。主将得救的人,天天加给他们。」

# ◆ 信息

### (3) 神的家 (2:41-47)

--身体的建立

- 1)身体的异像 (弗)
- 2) 身体的规律 (林前)
- 3) 身体的生活 (徒)

基督身体的看见和实行,是主在20世纪重要的恢复,史弟兄在西方看见亮光,而倪弟兄则在东方实行,与荣耀的教会有很重要的关联。后来却偏离走样。基督身体的看见和实行面临许多挑战和危机,需要圣灵继续工作,尤其在中国教会中主的旨意通行。

撒狄的不完全:属灵、属天的原则 老底嘉的不冷不热:骄傲、贫穷、赤身

好,主的话我们先念这么多。我们先稍微回顾一下。我们花 了两堂,讲到异象的开启。我们用三堂讲到真道的建造。然后我 们已经有了三堂, 所以一共是八堂。

第一堂是讲到圣灵引导的开始。这是整个《使徒行传》的开始。我们大概是想这样,《使徒行传》有四段。我想第一段我们稍微重一点,因为这是起初的起初。但不管怎么样,每一段我们想把圣灵引导的重点,主给我们看到的一些重点,也是今天我们可以说是缺乏的,很多我们基本的东西,我想我们就不赘述了。

但是,今天我们要往更成熟。一面是回到起初,一面是往前进入成熟。那个原则在《使徒行传》的第一段、第二段、第三段、第四段里面,应该有许许多多。我们当然不可能包括很多,但是我们能从其中取一些取样 sample。

第一段,我们稍微长一点。一个我们讲到圣灵的引导。《使徒行传》第一章也好,十三章也好,这是很重要的原则。在我们今天的应用,你叫它侍奉祷告聚会,或者是同工聚会都可以。教会、神的旨意、神的工作要能够出来,要能够从天上来到地上,当然基督死里复活、圣灵降下,这是前提。但在我们身上的应用,在耶路撒冷,在神工作开始的地方,我们必须来寻求神的旨意。

什么叫做耶路撒冷?就是有一群人伏在基督救赎的十字架的底下,伏在圣灵的应许底下,来寻求神的旨意。这个是今天耶路撒冷的实行。如果今天实行耶路撒冷,今天一定是荣耀的教会。所以这是第一个。

然后第二个、第三个,第二堂和第三堂,我们讲到身体的律和身体的生活。这其实是《使徒行传》第二章真正的内容。圣灵降临下来,不错,有方言;圣灵降临下来,不错,有火焰;圣灵降临下来,不错,有神的道出来,《约珥书》的话出来,然后彼得有《诗篇》十六篇的话出来,《诗篇》一百一十篇的话出来。这一些是一步一步,神的灵、神的道,最后是神的家。

你看到,这是旧约里面没有的。保罗就解释,这叫做「都从

一位圣灵受浸」。所以,圣灵的浸带来的是什么?不是被圣灵充满的个人。你们都「从一位圣灵受浸,成了一个身体,饮于一位圣灵」。所以,今天教会的见证是什么?我们众人、众肢体在圣灵的浸的底下。圣灵的浸是地位,圣灵的浸也是实际。我们都「成了一个身体、饮于一位圣灵」。这是今天我们该有的教会观。

教会,不是一个会讲的传道人就是教会了;教会,不是有一班能干的同工就是教会了;教会更不是钱,更不是堂,更不是人。什么叫做教会?我们的毛病就是我们都喜欢外在的。甚至今天我们还讲到教会如果能够影响世界的潮流、影响政权,弟兄姊妹,都错了。不是对错的错,是真正的与次要的差别。

如果今天我们有正确的教会观,有一班蒙恩得救的人,就像这一百二十个人一样,个个都有料。你看安德烈和彼得,你看雅各和约翰,这四个人,教会已经是很尴尬了,对不对?每一个都是跟随主的人,但是左边和右边,只有一个左边,一个右边,到底是安德烈和彼得,还是雅各和约翰呢?弟兄姊妹,难道这不是今天的光景吗?

我们今天的问题,当时同样有问题和危机,而且这个危机一 而再、再而三的发酵。可是等到基督升天、圣灵降下的时候,你 看到,不再是这四个人,不再是这两帮、两个家族,都「从一位 圣灵受浸,成了一个身体,饮于一位圣灵」。

人在他们中间看到的,不是彼得,不是安德烈,不是雅各,不是约翰。是,彼得站起来,十一个使徒也一同站起来,看见他们这些个人。但是他们中间最突出的特点,不是彼得的特点、安德烈的特点、雅各的特点和约翰的特点。虽然彼得被主使用,但是人要说,那个特点是基督的特点,那个特点是圣灵的特点。不是肉体为他们的特点,而是圣灵为他们的特点。不是一个人,而是众人。那个就叫做教会。

这个就是圣灵今天要带我们进入的。如果那个光景在我们中间,成为明亮的见证,那么那个就是荣耀的教会。如果我们要明白《使徒行传》第二章,我们需要保罗的帮助。《使徒行传》第二章是彼得的职事。但是为什么后来有保罗呢?因为彼得是把事实,把历史带出来,保罗是把圣灵、把解释带出来。所以到了《哥林多前书》十一章到十五章,可以说,保罗就来解释圣灵降临在耶路撒冷所做的。这不仅要在耶路撒冷,也要在撒玛利亚,也要在安提阿,后来在亚细亚的众教会,到处、历世历代,都是《哥林多前书》十一章到十五章给我们看见的,什么叫做教会,教会的解释是什么。

所以我们第二堂是讲到身体的律,我们没有时间去复习这一些。

《哥林多前书》十一章是讲到元首;十二章是讲到身体的律;十三章是讲到身体的道。这两个有所不一样。

我们里面有身体的规律,这个叫做身体的律。但是人不只有身体,人里面更有灵魂。当我们活在恩赐里面,有人说预言,有人说方言,有人能服侍,这是身体。但是,这还是比较表面的。身体里面的那个生命是什么生命呢?到底是人的生命?还是像兽一样的生命呢?

《哥林多前书》十三章就是告诉我们,在世界上的身体,那个里面因为有堕落的侵蚀,因为有悖逆之子心中所运行的那个邪灵,所以人已经不再像人了。但是到了《哥林多前书》十三章告诉我们,在基督的身体里面的那一个生命,是卓越的生命,是属天的生命。所以基督身体的道乃是爱。

我们常常连婚礼的时候都会唱《哥林多前书》十三章。《哥 林多前书》十三章的爱,可以用在夫妻上,可以用在父母与儿女 身上。但是,最重要的,这个爱的上下文是基督的身体,身体的 道。

然后十四章是身体的生活,或者说身体的运动,那是讲到聚会来说的。我们心目中的聚会,我们说今天有聚会了,而且有特别聚会了,我们觉得都是外面来的、好的讲员,好像吃大餐一样。平时是家常饭,我们自己的弟兄来讲,但是有特会,我们请好的讲员,甚至是所谓大的讲员来。但弟兄姊妹,这一个叫做身体的生活吗?这一个叫做聚会吗?

如果用《哥林多前书》的标准来看,这个谈不上。什么是聚会呢?你们「或有诗歌,或有教训,或有启示」,每一个人都是满载而来。我们都是满满的来的。我们带着以撒来到聚会中,然后在聚会中你看见众以撒摆在神的殿中。

旧约的时候,以色列人是这样上圣殿的。一年三次过节,不是去听道的。一年三次过节,是去奉献、是去事奉的。有听道的聚会,但是教会真正的聚会乃是上耶路撒冷的聚会,乃是像以色列人一样在殿中聚集的,像《利未记》讲到那三个节期。《利未记》是讲到圣洁,不仅有我们在道德上的圣洁,不仅有我们在事奉上、个人的献祭上的圣洁,更有节期的圣洁。节期就是讲到团体的圣洁。

《哥林多前书》十四章,就像旧约以色列人过逾越节、五旬节和住棚节一样,每一个人,你从北方来的,带北方的土产;南方来的,带南方的土产;东方来的,带东方的土产,把它带到神的殿中。你来到神的殿中,你能看到整个迦南地的土产。教会的聚会就应该这样。有人带着祭司式的土产来,把诗歌、把祷告带来;有人带着先知式的土产来,把教训带来、把神的启示,就是神的话用在今天的光景中,世界的光景、教会的光景、你我的光景中。所以有的是教训,有的是先知的话。或者,把君王性的果实带来、出产带来。

你看见,在神的家中能看见基督,能看见属天的丰满。无论是擘饼聚会中,无论是信息聚会中,无论是交通聚会中,无论是我们圣徒一同爱宴用饭当中,无论是我们在一起事奉的聚集、事奉的祷告、事奉的交通,事奉当中一起来煮饭、一起来预备聚会,你都能看见他们都是「从一位圣灵受浸,成了一个身体,饮于一位圣灵」。这个是身体的律。

第三堂我们讲到身体的生活。

《使徒行传》第二章,我们时间不够。我祷告一下,我想在 第一段上我们还是稍微慢一点。所以今天我们把第二堂,就是身 体的生活,把它完成。所以,我们今天第一堂是接续上一次身体 的生活。然后第二堂我们要讲一点身体的职事。

当然,我们讲的都是很简单的。教会的事奉要讲是讲不完的,很多具体的情况。我们只能把圣灵引导我们的那个方向和弟兄们一起有一些交通。

我们还是稍微要回一回异象。因为身体的生活,表面上看,我们只要有教会,就有服事,好像你要"做饭",当然是需要很多人在服事。你说没有吧,每一个教会都有。所以我们想,对于身体的看见和实行,我们想把它加强一下。

### 新约的异像

#### 三个异像、三个职事

- 1) 彼得的异像(太16-17)
- 2) 保罗的异像 (徒9-10)
- 3) 约翰的异像(启1-3)

#### 三个层次

- 1) 圣经层面
- 2) 历史层面: "秦"的意义
- 3) 时代层面: 今天圣灵如何工作

当我们讲到异象的时候,我们是可以说是比较保守的。圣经 里面有三个职事,驱动这三个职事的背后有三个异象。(打个比 方,)今天的停车位,有的停车位叫做子母位。这个异象是一个 双子的异象,每个异象好像都有两个异象。在彼得的异象中,有 该撒利亚腓立比的异象和变化山上的异象。在保罗的异象中,有 大马色的异象和约帕的异象。然后在使徒约翰拔摩海岛的异象, 有第一章人子的异象和第二章、第三章七个金灯台的异象。我们 是比较有保留的。我们只提了圣经中的异象。

但今天当我们讲到荣耀教会初思那个实行的时候,异象其实有三个层次。

第一个层次是准确的层次,那是神话语的开启。

我当然知道很多弟兄姊妹辛苦,因为本身异象已经不容易明白了。但是你要把整个新约支撑起来,要把新约的职事支撑起来, 这三个异象,你可能会觉得很高大。但是确实是这样,要把神的 儿子在新约中启示出来,当然是高大的异象。

这六个异象,我们要常常的去思想。这是我们所有的神的话

语、跟随圣灵、我们的工作、我们的个人、我们的家庭、我们的 职场、我们的教会,可以说所有基督徒的生活和事奉,都是在基 督的中心。

什么叫做基督的中心?太模糊了,弟兄姊妹,就落实在这三个异象,这六幅图画的里面。这是很重要的领会。但这是异象第一层的开启。这是圣经。

我们今天可以进入异象的第二层。你把这三个异象来照亮整个教会的历史,尤其来到教会历史的下游。什么叫做教会历史的下游?就是神工作的时空已经来到了地极。神工作的时空来到了地极,圣经中有没有表号呢?有两个 sign 是很清楚的,这是牵涉到两个国家。

一个无花果树发嫩长叶,神工作来到时空。无花果树发嫩长叶,告诉你时间的尽头,但是没有告诉你空间的尽头。那么空间的尽头,教会历史来到了下游。换句话说,在约翰的异象里面,来到了非拉铁非,来到了老底嘉的时代,是什么时候?那就是《以赛亚书》四十九章 12 节,「看哪,这些从远方来,这些从北方,从西方来,这些从秦国来。」

所以我们讲到荣耀的教会,我们讲到主末后的工作,我们在中国的弟兄姊妹何其有幸。这的的确确是主的工作。当秦国的教会出现的时候,这三个异象,彼得的异象、保罗的异象和约翰的异象,有它第二层的解释。

像彼得的异象,我们讲到里面有四大启示,有基督的启示、十字架生命的启示、教会的启示和国度的启示。这四大启示,你看到它丰满了,最后成型了,在教会历史里面,是到一个什么样的时间节点?那是当福音来到东方的地极,来到秦国的时候。所以我们如果来到了中国的教会,中国教会已经两百年。一百年,我们可以说神的工作还不是那么清楚。但是来到两百年的时候,

彼得的异象,对于今天中国的教会已经产生那一个认识的丰满, 是要加上教会历史的认识。

好, 我没有时间去讲保罗的跟约翰的。这些, 我们在其它聚 会已经讲过。这是第二层的解释。

神的工作当然是为着全球的。但是神有祂工作的路径。对于德国,神有祂的路径。在天主教时期,在改教的初期,德国当然是神所用的。所以很多奥秘派,friends of God,这些影响马丁路德的。马丁路德本人开始的时候,是在德国。但是后来主使用英国和美国。在不同的时期,主有祂不同的目的。当我们讲到荣耀教会的时候,弟兄姊妹,能够领受第二层的,我们知道中国教会是有责任的。

然后第三层。如果我们知道,主在这些讲中文的土地,讲中文的弟兄姊妹中间,我们是可以说吃亏的,我们是最不像的,为什么?因为那么多的丰富是英文的。你今天应该拣选英语国家来做你末世的工作,应该在西方来做呀。但是神定义这个工作在东方来做。尤其这个工作,我们知道神是借着两个职事,二十世纪的职事。神还是使用西方的弟兄,神使用史弟兄。

所以像基督身体的看见,史弟兄的特点,一个是对于复活的认识,这个复活生命是有器皿的,是教会,所以他认识 the body of Christ。因为他的认识是建立在复活基督的基础上。主让西方的职事,这位弟兄看见,然后主兴起了东方的弟兄来做。这就是第三层的。

今天到底圣灵祂怎么样工作?我们知道,一百年前主是怎么工作的。主兴起两个职事。当然我们在说,我们是简化的。其实我讲异象的时候,也没有讲到第二层,更没有讲到第三层。但是我想我们还是多多少少要碰一点点,免得我们只停留在第一层。第一层还是不知道怎么着地。但是有第二层,神对于秦国,对于

秦的教会有祂的旨意。然后第三层。我们知道在一百年前主怎么做的。一面要有看见异象,一面要有实行。

我们今天不能只停留在看见的里面。在实行上,圣灵有一个很重要的方向,就是要在中国大地上实行。海外的教会成熟,是不够的。今天主所要的,是在中国这一片土地上。你如果看见第一层,你看见第二层,那么我们就会问第三层。如果我们有神话语的看见,如果我们对教会历史有了看见,那么对于今天这个时代的看见,就是第三层了。时代的看见中,我们要说到我们上一堂跟这一堂所说的了。

这一张,我们是帮大家总结一下。这是江弟兄给我们的交通。 其实如果要讲身体,应该至少有三篇信息。第一个是身体的异象。 我们因为已经讲了异象了,所以我在这里不多说。看见身体,这 是整个的《以弗所书》。所以我们今天需要圣灵在我们里面开启, 尤其是在中国的弟兄姊妹。

### (3) 神的家 (2:41-47)

--身体的建立

- 1)身体的异像 (弗)
- 2) 身体的规律 (林前)
- 3) 身体的生活 (徒)

基督身体的看见和实行,是主在20世纪重要的恢复,史弟兄在西方看见亮光,而倪弟兄则在东方实行,与荣耀的教会有很重要的关联。后来却偏离走样。基督身体的看见和实行面临许多挑战和危机,需要圣灵继续工作,尤其在中国教会中主的旨意通行。

撒狄的不完全:属灵、属天的原则 老底嘉的不冷不热:骄傲、贫穷、赤身

我稍微提一提第三层的看见。主在九十年代的确做了祂的工作。今天各地的教会,基本上都是活在圣灵九十年代的那个工作

的里面。那个工作很宝贵,很多人信主,很多聚会起来,我们传福音、训练,各方面都能够起来。但是九十年代的那个工作只是一个阶段。

今天主在中国的教会中间, 祂呼之欲出的是什么? 是身体的异象与实行。这个时候就会有一个张力, 有一个冲突。就是你如果活在过去的经验传统中, 你留在九十年代的那个工作的里面, 你也许就跟不上今天那个时代中异象驱动的工作。

这是今天教会面临的一个进与退。留在原地,那你活在九十年代中,不可能进入到荣耀教会的光景。圣灵今天要带领我们的,我们已经很晚了,九十年代到今天已经三十年过去了,大家还是留在原来的观念和模式里面。人越来越多,堂越来越大,甚至我们迈入妥协,把教会卖了。

弟兄姊妹,圣灵的工作是什么?圣灵今天引导我们的是什么? 祂要我们看见身体的异象,然后祂要我们实行身体的异象。

三个题目:第一,身体的异象;第二,身体的规律;第三,身体的生活。身体的异象,那是《以弗所书》;身体的规律,那是《哥林多前书》;身体的生活,那是《使徒行传》。我们只能稍微把这个大纲给大家。

我们给大家一个结论。这可以说是第二层,也涉及一点第三 层异象的交通。基督身体的看见和实行,是主在二十世纪重要的 恢复。史弟兄在西方看见亮光;倪弟兄在东方带进实行。这个看 见和实行与荣耀的教会有很重要的关联。

我们今天如果能看懂历史,我们就知道,主真正要我们持守的,不是外面的持守,而是要持守走身体的道路。因为基督身体的见证,并且是合一的见证,是荣耀教会的道路。

如果我们今天能在一个时空当中, 能在一个具体的本地教会

中,有持定元首、互为肢体的光景,先有看见,然后有实行。在我们中间,有这样的光景,那一个是被圣灵充满的教会。那一个是能够催促、迎候主回来的教会。借着史弟兄,借着倪弟兄,主开始了这个工作。五十年代那是很好的光景,后来这个工作就偏离、走样了。这是历史给我们的教训。

所以基督身体的看见和实行面临许许多多的挑战和危机。

今天圣灵继续工作,尤其在中国教会中,主的旨意要通行。 我们等会儿讲到生活的时候,我们会稍微解释一下,为什么是在 中国。如果我们看见的是对的,如果弟兄姊妹里面能够通、能够 亮,那么你知道今天主特别把一个责任,这也是为什么主特别把 一个环境给中国。这是祂所要的。

主要什么?主要这一个。所以祂调动万有,逼迫、收紧不是出于恶者而已;疫情不是出于死亡,不是灰马而已。这些马都告诉我们,羔羊在打开书卷、羔羊在揭开七印,其实是为着荣耀教会的目标。主祂在工作,祂在教会中工作,祂也在整个世界全地工作。

我们没有机会来讲基督身体的看见和实行的挑战。除了外部的环境,简单来说,那就是两个方向,要好像在和祂在打岔。当然我讲打岔好像变成是敌对的,但是这就是我们的倾向。一个就是撒狄的倾向。如果我们不认识什么是属灵,如果我们不认识什么是属天,那么基督身体就会被打岔 distract。如果连属灵、属天,我们都不能持守,那么基督的身体就是空谈。

然后另一股力量就是老底嘉的倾向。撒狄叫做不完全;老底 嘉叫做不冷不热,那个温度不对。不是道理不对,不是方法不对, 是那个温度不对。老底嘉有老底嘉的问题和毛病。

如果基督的身体不能胜过撒狄的不完全,如果基督身体的看见和实行不能胜过老底嘉的不冷不热,没有那个温度,你出不来

基督身体的看见和实行。你可以停留在看见里面,但如果我们留在老底嘉,实行不出来的。我们也许只能特会的时候讲讲。那只是一个梦而已。

梦是要做的,特会是要有的。但是主要把我们带进实行的里面。在一百年前很清楚的,有人是看见了这一个,然后有人是实行了这一个。今天主的工作是一样的,很多弟兄们、海外的话语职事,把身体的看见给我们。但是圣灵在中国大地呼召,可是这个呼召,听见的人很少,因为每个人都在忙自己的事。我们在忙我们聚会的事。但是我们需要主开启。主经营了许久,改教到后来,四百年下来,慢慢慢,主的旨意到了二十世纪,身体的看见和实行,又一百年过去,到了我们今天,主要继续这一个工作。

我们今天,光应该是非常的清楚。而且有了这一百年的风风雨雨,有许多正面的历史,也有许多负面的历史。主在今天这个时代,因为越来越靠近主回来,越来越靠近最后那个七,神的旨意一定要完成。所以这是我想我们为什么要讲到身体的规律和生活,表面上看是《使徒行传》的开始,但是事实上是末后主的工作。

### (3) 神的家 (2:41-47)

1. 分组的必要: 教会的危机

逼迫 (2018) 外 部 1. 有信徒, 缺门徒 内 部

灰马 (2020)

2. 有会堂, 缺身体

出19:4,6 『我向埃及人所行的事,你们都看见了,且看见我如鹰将你们背在翅膀上,带来归我···你们要归我作祭司的国度,为圣洁的国民。』这些话你要告诉以色列人。|

申32:10-11 耶和华遇见他在旷野荒凉野兽吼叫之地,就环绕他,看顾他,保护他,如同保护眼中的瞳人。又如鹰搅动巢窝,在雏鹰以上两翅掮展,接取雏鹰, 皆在两翼之上。

如鹰展翅: 风真正来源并不是来自于环境, 而是来自于母鹰、来自于神, 为要使祂的儿女展翅飞翔!

为着基督身体的见证,我们的眼光窄一点。我们说,主特别在中国的环境上做预备。里面的预备经过这一百年,主也有预备。 所以我们说到有话语的职事。今天我们看到的都是弟兄们传递给我们的。所以在内部,主预备,把光给我们,把基督身体的看见给我们。但是我们需要有听见的耳朵。

然后在外部,主也预备。尤其我们说到这几年,为什么有改革开放?改革开放虽然是四十年,但是WTO是二十年。弟兄姊妹,不是偶然的,就因为九十年代的复兴开始了,神也在外面环境中做预备的工作,给中国有二十年积攒财富的时间。这二十年教会也有空间去发展。但是主没有意思让教会停留在九十年代的那一个工作里面。

其实九十年代的工作,在教会历史中,就像是那个撒狄的工作一样。但是主今天真正要的是非拉铁非。所以在过去的五年里面,主预备环境,先是预备了逼迫,然后预备了疫情。现在的局面更不好说了。但是我们知道有一个原则,就是无论在外面的环境是什么,主真正要的,如果我们有主话语的亮光、历史的亮光,那么我们应该看见主要的是什么?是身体的看见和实行。这当然是以其它的真理和实行为基础的。但是最后主要的是身体的看见与实行。

# 第三段 擘饼与教训

### (3) 神的家 (2:41-47)

#### --身体的建立

徒2:42 都恒心遵守使徒的教训,彼此交接,擘饼,祈祷。

徒2:43-46 众人都惧怕,使徒又行了许多奇事神迹。信的人都在一处,凡物公用; 并且卖了田产,家业,照各人所需用的分给各人。他们天天同心合意恒切 的在殿里,且在家中擘饼,存着欢喜、诚实的心用饭,

徒2:47 赞美神,得众民的喜爱。主将得救的人天天加给他们。

教会生活:

1. 壁饼

2. 教训

3. 交通

4. 祈祷

5. 相爱与服事

#### 结果:

- 1. 得胜的见证
- 2. 质与量的成长

那你说为什么是在中国呢?我们上一堂讲到擘饼,身体的看见和实行,我们因为讲生活,所以我不讲抽象的,我不讲那个律。我就讲《使徒行传》第二章,聚会的五件事情:擘饼、教训、交通、祈祷,相爱。这个爱,一方面是供应我们的需要,一方面是满足神的需要。所以相爱与服侍,但这是一回事,带来的是得胜的见证,带来的是教会的成长。

这个在今天中国的局势下,有它特别的实行。我们就用擘饼为例。

| 3.1 擘併                                                                               |                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (1) 擘饼的预备                                                                            | 林前14:15-16 这却怎麽样呢? 我要用灵<br>祷告,也要用悟性祷告;我要用灵歌唱,<br>也要用悟性歌唱。不然,你用灵祝谢,那<br>在座不通方言的人,既然不明白你的话,<br>怎能在你感谢的时候说「阿们」呢? |
| (2) 擘饼的意义                                                                            | - 主的晚餐:记念与敬拜<br>- 主的桌子:交通与合一<br>- 注视主(记念),爱的联合,奉献敬拜                                                           |
| 家中的壁饼(小组,质量)                                                                         | <ul><li> 跟随引导</li><li> 在圣灵里祷告</li><li> 恰当的诗歌</li></ul>                                                        |
| 太26:18 耶稣说:「你们进城去,到某人那里,对他说:『夫子说:我的时候快到了,我与门徒要在你家里守逾越节。』」<br>太26:20 到了晚上,耶稣和十二个门徒坐席。 |                                                                                                               |

为什么我们说今天身体的实行,主特别要在中国来做。当然全世界,像中国的环境,别的地方不是没有,但是中国之大,你在北朝鲜,你如果要培养传道人,如果有一千个聚会,你要培养一千个传道人,doable可能的。但是在中国这么大的禾场,你如果还要像撒狄一样培养传道人的话,弟兄姊妹,永远做不到。

所以身体的实行,必须要有一块够大的禾场。因为它的数量及规模之大,你不可能依靠少数的肢体。这是中国的一个特点,人太多了。今天到底有多少基督徒?没有人知道,最保守的数字七千万。你要牧养这七千万的信徒,你需要多少神学院?你需要多少神学生?弟兄姊妹,不可能的。

所以主借着这个禾场的量,圣灵引导教会,你必须走身体的 路。

另一方面,主的手在环境中工作。我们都是希望几百人、几千人的教会。你要 mega church (巨型教会),今天大概是一千五百人还是两千五百人为基准。最有条件有 mega church 的就是中国,因为人最多。但是圣灵藉着环境,逼教会,你今天不可

能有大的教会。不要说成千上万了,连一百人每一个主日要在同一个地方聚集,今天都办不到。甚至还加上疫情的影响,圣灵引导教会,圣灵逼教会走芥菜种的路。需要那么多,但是规模又要那么小,为什么主给我们这样的环境?

我们来到擘饼。弟兄姊妹,你原谅我说,我们就讲西方和东方。西方的教会,老早就有小组的聚会。以前,每个礼拜五我们都有分组的聚会,人不多,十几个人、二十来个人。也是在那一个聚会里面,主成全我们这些在海外的弟兄们。但是我可以做见证,有小组的查经,有小组的交通,但是我们并没有实行小组的擘饼。笼统的来讲,擘饼、教训、交通、祈祷,后面三个都有看见小组来实行。但是你今天很难的看见小组来实行擘饼。

如果我们回到五十年代,南阳路会所盖起来的时候,倪弟兄老早就看见,那时候上海教会大概两千人,倪弟兄就知道不是两千个人擘饼。所以那时候大概上海分成了二十个小家。算一下就知道,一百个人,如果有一半常规来的,那么大概是五十到一百人,一个小家一个点,有的多一点,有的少一点。那已经是很小的实行了。但是,我们如果亲身体会过一百个人擘饼和十几个人擘饼,弟兄姊妹,一百个人有量,但是不容易有质——我是对于教会整体见证来说。但是如果这一百个人分成五个组,每一个主日擘饼只有二十个人。

其实如果我们要讲模式,我不得不讲一点外面的东西。我要问,主耶稣设立饼杯的时候,是一百个人吗?是一百二十个人设立饼杯的吗?我们回去读《马太福音》,你就知道了。当时主预备了一个地方。所以主差派门徒说,你们去找地方,「你们进城去,到某人那里,对他说:『夫子说:我的时候快到了,我与门徒要在你家里守逾越节。』」(太 26:18)所以那一个主的晚餐是在家里面的,不是在殿里面

的。然后主和几个人坐席?《马太福音》二十六章 20 节,「到了晚上,耶稣和十二个门徒坐席。」

如果我们都习惯是上百人擘饼的,哪怕你擘饼的光景很好,如果今天教会是讲量的时代,够了。但是如果教会今天要寻求的是基督的丰满,我们用俗话说,如果教会要讲质的话,弟兄姊妹,一百个人擘饼是不够的。你需要回到十几个人,多一点,二十几个人。

我可以做见证。四年前,我是没有这个经历的,没有长期的经历。短期的有,有时候我们出去,旅程中出去,几个人,甚至连饼和杯都没有,我们也擘过的。没有饼和杯,我们也擘过饼。但是那是偶尔,那谈不上教会生活。

主今天要逼着在中国的弟兄姊妹,主给了我们里面有身体的看见,但是主要引导我们进入到身体的生活和实行,头一个就是小组的擘饼。这不是新事,我们可以说是回到主当时设立晚餐的时候的那个光景。

十几个人,弟兄姊妹,不容易擘啊。会祷告的没几个,所以跟一百个人就不一样。一百个人圣灵引导,但是那个方式会有所不同,你只要有十来个弟兄们,能把这个擘饼聚会托起来,就可以了。但是你一分成了五个组,每一组只有一个、两个能托得起来的,那怎么办?有圣灵在。如果我们能够进入到小组擘饼,我们同样能够进入到擘饼的灵,因为圣灵在,主在。如果教会在圣灵的引导下,能十几个人擘饼。每一次擘饼天都好像掉下来。这里是神的家,这里是天的门,天在我们的中间。如果我们常常在家中擘饼,有擘饼的实际。

我们也很欢迎,常常我们十几个人,这一组、那一组,所有 这一百个人也聚起来,所以我们可以在小组的里面擘饼,我们也 可以在全教会擘饼。这就是当时耶路撒冷教会圣灵降临下来的时 候,《使徒行传》第二章告诉我们,「他们天天同心合意恒切地在 殿里,且在家中擘饼,存着欢喜、诚实的心用饭。」(徒 2:46)

所以身体的看见与实行,在中国的弟兄姊妹,你要知道今天 分小组,很多弟兄姊妹不愿意分啊。但你要知道,十几个人不只 代表的是人少、安全,而是代表主把教会带进成长的路,主把教 会带进争战的路。因为每一个小组,当十几个人擘饼的时候,你 千万不要认为,这十年、二十年就是我们这十几个人。如果我们 擘饼能把天带下来的话,一定今年十几个人,明年就会变成二十 几个人。但是教会要进入到活的光景,被生命充满的光景里面。

虽然外面有逼迫,但是里面主的爱、主的同在吸引人来,把 漂流在外面的羊吸引过来,把没有蒙恩得救的人吸引过来。至少 我们看见,主在我们中间,很多年轻的弟兄姊妹,也许他在老家 里面是沉睡的,但是他来到这一个擘饼聚会当中,他的灵魂苏醒 了。他不只来聚会,他也成了聚会中的同工。这是圣灵引导我们 进入身体的看见和实行。

所以擘饼,我想提一下家中的擘饼。其他几个方面,很多弟兄姊妹可能说,这个我们已经实行了。但是今天圣灵要挑战我们, 在我们的教会生活中,在我们的身体的生活中,有没有这一个擘饼的生活?

为什么要在小组里面擘饼?因为圣灵今天要的不只是数量,圣灵今天要的是质量。我们每一个主日都擘饼,数量有了,但是我们擘饼的时候,天是不是真的在我们的中间,我们的质量能不能让主满意?主在我们中间有安息,我们来到这个聚会中,我们也有安息。这是擘饼,我补充一下。

### 3.2 教训

弗4:11 他所赐的, 有使徒, 有先知, 有传福音的, 有牧师和教师,

弗4:12 为要成全圣徒, 各尽其职, 建立基督的身体,

弗4:13 直等到我们众人在真道上同归於一,认识神的儿子,得以长大成人,满有基督长成的身量

教导建议用视频,提高教导的质量,也使增长有路 看视频1小时,彼此交通1-1.5小时,必要时有预查聚会

(1) 基督徒的道路

于宏洁弟兄《新人门训》

操练、生命、关系、生活,4个方面 39堂x60分钟 (3) 基督徒的真理

于力工弟兄《小牧人课程-系统神学部分》 认识神、基督、圣灵、教会、教恩、启示、末世等等 42堂x60分钟

(2) 基督徒的生命

陈希曾弟兄《旷野42站-基督徒的成长路》

40堂x30分钟, 若每次1堂则40次/若每次2堂共20次

然后第二个是教训。《以弗所书》第四章,我们不花时间了。 这个应该大家很熟悉的。聚会中要有教训。我们之前给了大家两 套材料。我寻求了一下,我想我把第三套材料给大家。因为主的 仆人们一个一个过去,2010年的时候不只于老过去了,今年就 在刚刚,在我们以前美中的一位弟兄,他可以说得于老帮助的, 也过去了。我们也是从弟兄那里拿到了这一套于老的课程。

于力工老弟兄他在 2005 年到 2010 年,他里面有看见。在这五年里面,他做了一套《小牧人课程》。我们拿到的时候很惊讶,因为跟提训的思路非常的相似。它里面有几大块。于弟兄的《新人门训》可以说是道路方面的,陈弟兄的《四十二站》可以说是基督徒生命方面的。如果你今天问我,要推荐一套真理方面的,给大家平常主日的程度,就是不是太深的,但这些内容又是很宝贵,能对弟兄姊妹有帮助的,我会推荐于力工老弟兄的这一套课程。课程里面也有生命、道路各方面。但是尤其是真理,因为今天很合适的真理,我觉得可能于老弟兄的这一套(合适),因为他非常的平衡,他整个的看见和我们的看见也非常的接近。

在他的课程里面,真理的部分他称为系统神学。但是你不要被这个名词吓到。其实这就是真理的课程。他的看见就是,今天不是要培养神学生,而是要培养能牧养教会的小牧人,用我们的话说,小组的组长、小组的同工,一共有四十二课,系统神学的部分,认识神、认识基督、认识圣灵、认识教会、认识救恩、认识启示、认识末世,这七大部分。还有一些其它的,认识天使等等。

那么我想我们今天至少三套课程,这是在主日的时候,或者说小组,你要平常追求,不是太深,但是里面又很有东西的。道路方面,于弟兄的《新人门训》;生命方面,陈弟兄的《旷野四十二站》;真理方面,于老的《小牧人课程》其中的四十二课系统神学部分。这三个方面差不多都是四十课。一年走完的话,大概是三年的时间。而且它可以反复的用,反复的用。

所以在教训上,主给了我们,尤其在中国,我们今天不可能 靠传道人。当然很多教会觉得视频过不去,这个我们不争执。如 果没有需要,没有关系。但是有需要的教会,这三套课程好好的 拿去用。有人讲,这是使教会里面能有真理、能有教训。

但是第三个方面是交通。有一个小时,我们一起来让弟兄们,稍微年轻一点的于弟兄或者陈弟兄,或者年长一点的于老弟兄,他们来做教师。因为神「他所赐的,有使徒,有先知,有传福音的,有牧师和教师,为要成全圣徒,各尽其职,建立基督的身体」(弗4:11-12)。所以基督的身体要被建立起来,是需要有主的话。

但是,今天不要用讲台的时间来培养弟兄姊妹。讲台的时间, 让主给教会的职事来服侍教会。所以用这些话,我们稍微经过筛 选,不需要选很多的东西。这三套,我觉得对今天教会的光景足 够了。真理有真理,生命有生命,道路有道路。弟兄姊妹,好好 的吸收。如果人人都能接受这些教训,然后带到我们的实行中, 教会就有了基础。

# 第四段 交通祈祷相爱

### 3.3 交通

林前14:26 弟兄们,这却怎麽样呢?你们聚会的时候,各人或有诗歌,或有教训,

或有启示,或有方言,或有翻出来的话,凡事都当造就人。

林前14:31 因为你们都可以一个一个的作先知讲道,叫众人学道理,叫众人得劝 勉。

林前14:32 先知的灵原是顺服先知的;

1) 跟随圣灵

2) 人人交通

3) 围绕主题

4) 留意经文

5) 临帖

6) 经历

7) 服事

几种模式:

- 1) 重点式: 分享一、两个重点、带到经历
- 2) 整体式:回顾纲要,但不要说透
- 3) 补充式: 补充领受, 补充经文
- 4) 一锅鲜: 想啥说啥
- 5) 操练补充: 操练3点

但是光听是很难吸收的。所以你要三个小时,第一个小时擘饼,第二个小时教训,第三个小时,如果人多一点的话,可能要一个半小时,我们来交通。交通就是实行《哥林多前书》十四章。擘饼是实行《哥林多前书》十四章。你们有的人用灵祷告,有的人用悟性祷告,或者你在祷告的里面也可以把启示祷告出来,那是《哥林多前书》十四章的聚会。教导的聚会不可能实行《哥林多前书》十四章。但是今天可以"三明治",到教导完了以后,我们进入交通的聚会,那就是很好的实行《哥林多前书》十四章的聚会。

教会今天需要有身体的实行。我们需要顺服主的话,《哥林 多前书》十四章,我们才能够(催促)主回来,才能够进入到身 体的复活。如果教会不能在身体的律、身体的道、身体的生活里 面,怎么见主呢?主所要的那个新妇,如果得不着,怎么进到复

### 活里面?

所以交通聚会是《哥林多前书》十四章的实行。很多聚会知道,七日头一日要擘饼,顺服主的话。很多聚会知道,姊妹要蒙头,顺服主的话。如果擘饼和蒙头都要顺服,我说的是量的上面的顺服,那么弟兄姊妹为什么《哥林多前书》十四章,我们不肯顺服?请你告诉我原因在哪里?主都已经把环境预备了,请你告诉我,难处在哪里?弟兄姊妹,我们的观念。

我举一个例子,我不是要点名,因为我们花了多年的代价。 在 2008 年还是 2009 年,我们就在一处聚会中开始小组的聚会。 我们没有想要大的来改聚会,一个组开始。后来感谢主,变成了 两个组,我们是用礼拜五晚上的聚会。后来变成了三个组,后来 变成了四个组。但是弟兄姊妹,实行了六年、七年,等到我一离 开那里,这个聚会就停了下来。为什么?因为在今天很多的教会 里面,对小组聚会既不习惯也不放心。如果主没有兴起环境的话, 你今天就是讲身体的看见,我告诉你很少有人愿意走的。所以, 你不实行,但是环境要逼着我们去实行。

但是我们知道环境不过是暂时的。非典的时候我们经历过, 911 的时候我们经历过,大家都说主回来了。但是一旦环境恢复 以后,教会完完全全是一模一样,基督徒完完全全是一模一样。 我们讲主回来,弟兄姊妹,基本上都是假的,喊喊口号,发表发 表感想。当环境有改变的时候,我们当然说主回来了。但是环境 一恢复,我们又回去走老路了。

我很担心,今天分组的聚会,我们今天已经有了最好的条件, 进入到分组的擘饼,我们有了最好的条件,进入到了分组的交通。 但是我敢保证,如果今天疫情过去了,如果逼迫过了,你看到很 多教会还要开倒车,再回到原来撒狄的光景里面。愿意回去的, 你可以回去。但是我们盼望,主藉着祂的话,藉着祂今天圣灵的 引导,能有一班的弟兄姊妹,里面是清楚的,外面也能够跟得上。 我们真的要在交通中,来学习跟随圣灵的引导。

祷告也是一样的。我不知道今天有多少弟兄们,其实我们常常有祷告的时间,其实我们多多少少也有交通的机会,但是我不知道,坐在聚会中的肢体们有多少人,当你听着弟兄姊妹一个一个的祷告,很自然而然,主就把祷告的话给你。你懂得在祷告聚会中跟随圣灵的引导。这是很稀奇的。

你如果带着一堆话来祷告,然后你祷告。到你祷告了,你把你那一堆话拿出来,把它祷告出来,这是一种的聚会。这个谈不上《哥林多前书》十四章。这个谈不上「先知的灵顺服先知」(林前14:32)。但是,如果我们两三个人奉主的名祷告,主就在我们的中间。如果圣灵真的在我们的中间,圣灵同在的光照出来的时候,前面这几个祷告,这几首诗歌,常常主会把祷告的话、祷告的负担或者诗歌,是临时的,是现场的,不是你预先预备的,就在聚会当中,主给了你话,主给了你诗歌,主给了你感动。然后你把这个祷告贡献到聚会当中。我们就学习在聚会中跟随圣灵了。

交通也是一样的。你听见前面一个弟兄、两个弟兄、一个姊妹、两个姊妹交通了。没有听见他们的交通,你光听于弟兄、陈弟兄的信息,你里面有一些话。但是当你听见这些弟兄们一个一个交通的时候,主又把一些新的话放在你的里面。这是要学习和操练的。然后你把那一个看见的话,把它贡献到聚会里面去。主话语的出口是怎么来的?是这样来的。

你会前预备了讲章,查了经,查了这个资料、那个资料。感谢主,你有一些预备,但是你来到聚会当中的时候,因为圣灵的运行,「各人或有诗歌,或有教训,或有启示,或有方言,或有翻出来的话,凡事都当造就人。」(林前 14:26)「因为你们都可以一个一个的作先知讲道,叫众人学道理,叫众人得劝勉。」(林

前 14:31) 但是这里讲到一个一个,这里讲到众人,但是指挥只有一个。所以 32 节说「先知的灵原是顺服先知的」(林前 14:32)。

所以在交通聚会里面,第一个原则就是跟随圣灵。我们今天有十二个人在聚会。但是这个聚会中一共有十三位。以前有弟兄要读经的时候,就把一张椅子摆在边上,然后说,"主请你坐在这里。"这个虽然幼稚一点,但是这个敬虔的心是对的。那么弟兄姊妹,一样的,如果我们十二个人坐在一起交通的话,你有没有看见有第十三张的椅子?那是 0 号的椅子。主藉着圣灵在我们中间,参加我们的聚会。

所以我们的分享、我们的聆听,都要学习在圣灵的光下,跟随圣灵。听的人在圣灵里听,讲的人在圣灵里讲。第一个是跟随圣灵。第二个我们人人学习。为什么每一个弟兄姊妹都要交通主的话?有人说,我不是讲道的,我不是为主作出口的,我的逻辑不行,我的记性也不行,我的圣经也不好。为什么要有身体的实行呢?会讲道的弟兄来讲,这叫做肢体的职事。我们每一个弟兄姊妹学习分享主的话,交通圣灵中的经历,这叫做身体的职事。就着先知讲道来说,《哥林多前书》十四章,不是执事说,而是身体说。

这个不会自动的,我们就能够聚的很好、交通的很好。最起码我们要抱着学习和操练的心态。如果我们不常常操练身体,我们的身体怎么可能在用力的时候,有力量,有力气。等你真正要打仗、要干活的时候,如果你平时不锻炼的,你的力量当然就比较小。

今天,无论是东方是西方,有一个行业是蒸蒸日上的。在中国今天两个多,一个就是奶茶店多,奶茶那是比较早的时候。但是现在有一个产业,就是健身的行业。你无论到哪里,新的商场,有一些奶茶店,奶茶店比较小,这个生意做不大。但是健身房好

大的一个店面,一整层,可能半层给健身房,有的还是楼上楼下,为什么?因为身体如果不锻炼的话,(就不能维持正常身体的机能)。

我母亲在十几年前摔过一跤,年纪也大了,骨头碎了,然后帮她做手术,用她自己的骨头去补上了她的骨头。但手术做完以后,医生说,你需要做复健。但是医生不大乐观。医生说,你年纪也大了,这个复健是很辛苦的,但是你只有好好的练,因为你躺了休养了一阵子,所以肌肉萎缩了。如果你要正常的恢复,正常的走路,你一定要练。感谢主,我妈妈的意志力很强,也是主的恩典。所以后来她恢复得很好,因为她积极的锻炼。

弟兄姊妹, 当身体受到损害的时候, 为了要维持正常身体的机能, 你必须要运动, 你必须要做复健。你好好地天天的操练, 虽然枯燥, 虽然辛苦, 但是与身体有益。

基督的身体需要有身体的操练。如果要有基督身体的见证, 当我们在一起祷告的时候,当我们在一起交通的时候,你看见天 在我们的中间,神的荣耀在我们的中间,圣灵的活水涌流在我们 的中间。如果我们要有这样的光景的话,擘饼需要操练。每一个 主日,一面是我们的服侍;谦卑一点,一面也是我们的学习和操 练。每一个主日,主给我们有听祂话语的机会,我们也有彼此交 通的机会。

关于交通方面,有一些具体的学习和经验,我想我没有时间了。我只把这个给到大家。但是我们盼望的是,弟兄姊妹,第一,不要拦阻。今天圣灵的引导是很清楚的,要我们进入小组式的擘饼,要我们进入小组式的交通。所以谁是在圣灵中接受圣灵引导的?我们不只外面有擘饼的聚会,有交通的聚会,重要的是你在聚会中,要跟随圣灵的引导。圣灵在聚会中,祂的工作是要把粮食、要把光、要把供应、要把基督的权柄,带到这个聚会中来。

这是圣灵的引导。

但是我们要学习与祂同工、与祂配搭。我们不能要求每一个弟兄姊妹都有学习。但是今天当主召聚我们一个一个小组。我们外面有了一个一个小组了以后,那么在一个小组里面要有几位,他们有基督身体的看见,他们也在身体的实行中,能走在弟兄姊妹的前面,带领弟兄姊妹;能走在弟兄姊妹的后面,扶持弟兄姊妹。

这是今天圣灵,尤其在中国这片土地上,给了我们天时、地利、人和。祂要引导教会走成熟的路。按着我们的条件,海外教会是成熟的,中国教会是不成熟的。但弟兄姊妹,在后的要在前。这是神的旨意。

## 3.4 祈祷

林前1:2 写信给在哥林多神的教会,就是在基督耶稣里成圣、蒙召作圣徒的,以及 所有在各处求告我主耶稣基督之名的人。基督是他们的主,也是我们的主。

- 1) 会前祷告
- 2) 擘饼祷告
- 3) 交通祷告
- 4) 祷告聚会
- 5) 平时代祷

1

第四个,祷告。《哥林多前书》一章 2 节,这是圣经中,保罗书信中唯一给教会下定义的地方。「写信给在哥林多神的教会,就是在基督耶稣里成圣,蒙召作圣徒的,以及所有在各处求告我主耶稣基督之名的人。基督是他们的主,也是我们的主。」(林前1:2)

当保罗讲到教会的定义的时候,是「在基督耶稣里成圣」,已有的圣洁;「蒙召作圣徒的」,要追求的圣洁。所以什么是教会,教会就是圣洁。你不要以为教会是别的东西。讲圣洁就是讲教会,讲教会就是讲圣洁。但是这里加上了一个——「在基督耶稣里成圣、蒙召作圣徒」有点抽象,所以保罗补了一点,在教会许许多多的事中,传福音、听道,有人告诉我们,教会的三大标记,保罗一个都没讲。但保罗讲的教会的标记,真教会的标记就是「在各处求告我主耶稣基督之名的人」。所以弟兄姊妹,教会的那一个生命的纤维是祷告的纤维。我们这是把它放在第四个点里面。

但是一个小组,小组是什么?小组就是一个小的教会。麻雀虽小,五脏俱全。所以有擘饼、有教训,有交通。但是这三个可以说都是浸泡在祷告中的。所以我们列了几个。每一个小组里面第一个要操练的是(会前祷告),你先不要跟我讲祷告聚会,你先不要跟我讲擘饼的祷告。我先要提醒弟兄姊妹的是,一个聚会要从祷告开始。如果我们别的聚会还没有做到,我们最起码主日的聚会是从祷告开始的。会前的祷告,每一个小组好好去操练。

第二个,擘饼中间有许多的祷告。这是我们学习祷告最好的 机会。因为别的祷告,我们不在交通里面,我们在祈求里面。但 是擘饼的祷告是交通的祷告。灵修是个人的,擘饼是教会的。擘 饼的祷告当然是以我们灵修的祷告为基础。

第三个,在交通中我们开始结束,也都有祷告。用交通来回应信息,用祷告来回应信息。所以,有了交通以后不要忘记,你交通前或者交通后有一点时间给弟兄姊妹(祷告)。交通的时候,很多时候我们会用头脑。但是祷告的时候,就引导我们进入到心灵。然后祷告的聚会,然后平时的代祷。我想时间差不多,我祷告,我们后面会讲到祭司,也许到那个时候有机会我们再谈。

然后第五个,相爱与服侍。圣经里有许多的彼此。这都是我们很熟的了,彼此相爱、彼此交通、彼此相顾、彼此服侍、彼此 联络、彼此同心、彼此顺服、彼此接纳、彼此和睦、彼此包容、 彼此认罪、彼此建立、彼此劝诫、彼此相劝、彼此对说、彼此劝 慰。弟兄姊妹,相爱与服侍。

## 3.5 相爱与服事

徒2:44-47 信的人都在一处,凡物公用,并且卖了田产,家业,照各人所需用的分给各人。他们天天同心合意恒切的在殿里,且在家中擘饼,存著欢喜、诚实的心用饭,赞美神,得众民的喜爱。主将得救的人天天加给他们。

- 1) 欢喜诚实的心用饭
- 2) 进一步交通(生活、事奉)
- 3) 各尽其职
- 4) 异像、恩赐、忠心

彼此相爱、彼此交通

彼此相顾、彼此服事、彼此联络、

彼此同心、彼此顺服、彼此接纳、彼此和睦、彼此包容、彼此认罪

彼此建立、彼此劝诫、彼此相劝、彼此对说、彼此劝慰

今天我们讲一个实际的,如果大家都是匆匆忙忙的,主日早上来,主日中午走,哪怕留下来吃个饭,我想很多聚会就在这样的光景里面。如果我们只有这么一点时间,彼此,我们说厮守吧。一个教会的弟兄姊妹,就像夫妻一样,是主把我们放在一起。如果一个礼拜七天中只有半天我们是厮守的,这个是全体的,其他的都只是少部分人。那么你怎么可能看见身体的见证呢。这是一个最基本的。

所以我们鼓励弟兄姊妹,你想办法,尤其我们在小组里面,你想办法把主日的下午用起来,我们最起码大家能够在一起,能有彼此的机会。如果这个量不上去,质是不可能上去的。原则是《使徒行传》第二章 44-47 节。

13

如果我们在圣灵中,这五点我们好好的去实行,那么很自然的,教会就有数量的增长和质量的增长。

## 3.6 增长

徒1:8 但圣灵降临在你们身上,你们就必得著能力,并要在耶路撒冷、犹太全地, 和撒玛利亚,直到地极,作我的见证。

- 1) 罗马路 网络的重要
- 2) 哥林多 位置的选择
- 3) 希利尼 人群的扩展
- 4) 有机的增长与分设
- 5) 成长的周期

今天我们不仅仅是讲人数增加,我们今天是讲基督身体的见证。它的数量和质量要继续的成长。我们第一堂就停在这里,我们有一点祷告。

## ♦ 祷告

主, 求祢祝福这些零碎的话。

求祢圣灵的光,今天向愿意接受祢光的人来打开,让我们看见基督身体的看见与实行的宝贵。主,祢也给了我们今天的环境,但愿我们每一个人不是跟随人的教导,我们真能够看见圣灵在今天的时代。在今天我们的教会、我们的环境中,祂所要得着的。

主,愿称靠着圣灵无穷生命的大能,成就祢所要得着的,祢做成祢自己的工作。仇敌失败,基督得胜。我们谢谢祢,我们把聚会的弟兄姊妹们都交在祢的手中。

14

求祢继续作引导带领的工作, 听我们同心合一的祷告, 奉主 耶稣基督宝贵的名, 阿们!

# 第十章 圣灵的引导(5)——身体的生活(见证)



## ♦ 前言

好,我们开始第二堂的交通。

今天我们稍微有点变化,因为我想讲到身体的生活,我们光交通主的话还是有一点不足,所以我想请两位肢体来有一点见证的交通,每一位大概 20~25 分钟,这都是过去的这几年我想主给我们有一些看见,然后圣灵也引导一些弟兄姊妹进入实行。

# **圣灵的引导**--身体的看见与实行 见证(一) 见证(二)

所以我们请两位弟兄姊妹算是给我们一点点例子,就是告诉 我们身体的律、身体的生活今天是可以进去的,不只是给我们讲 的。看见,当然先要有看见,然后圣灵会引导我们进入实行。

但是我们心中当然觉得远远不够,圣灵要在各处做相似的工作,我们都在摸索,可以说都是一个初创。原来很多东西我们是熟悉的,但是要跟随圣灵的引导往前走,那我们没有走过,但是感谢主,主藉着祂的话,好像进迦南地,看见迦南的地图。然后今天圣灵兴起年轻的一代——约书亚带领我们,带领神的百姓能得那地为业。

## 第一段 见证一



圣灵的引导 -- 身体的生活

# 那地

书1:1-3 耶和华的仆人摩西死了以后,耶和华晓谕摩西的帮手、嫩的儿子约书亚说:"我的仆人摩西死了。现在你要起来,和众百姓过这约旦河,往我所要赐给以色列人的地去。凡你们脚掌所踏之地,我都照着我所应许摩西的话赐给你们了。

书1:5-6 你平生的日子,必无一人能在你面前站立得住。我怎样与摩西同在,也必照样与你同在,我必不撇下你,也不丢弃你。你当刚强壮胆!因为你必使这百姓承受那地为业,就是我向他们列祖起誓应许赐给他们的地。

书1:7-8 只要刚强、大大壮胆,谨守遵行我仆人摩西所吩咐你的一切律法,不可偏离左右,使你无论往哪里去,都可以顺利。这律法书不可离开你的口,总要昼夜思想,好使你谨守遵行这书上所写的一切话。如此,你的道路就可以亨通,凡事顺利。

书1:9 我岂没有吩咐你吗?你当刚强壮胆!不要惧怕,也不要惊惶,因为你无论往哪里去,耶和华你的神必与你同在。"

#### 身体的生活

感谢主!能够有这样的机会跟大家分享一点小组生活的应用。其实在我刚才听弟兄这些信息的时候,心里面真的很感恩,因为好像弟兄确实讲述的是我们过去一段日子所走过的路,但是在开始之前我是不知道的。所以今天我也有个小小的题目,名字

叫做"那地"。

给我感动的话是来自《约书亚记》里面的一段经文。在《约书亚记》第一章一开始的时候,九节经文里面有三次提到「你当刚强壮胆」。我们知道说当摩西五经结束的时候,《申命记》结束的时候,神带摩西看到那地,神把那地给亚伯拉罕看过、给摩西看过,但是如今要吩咐约书亚要进去。那约书亚怕的是什么?他在怕什么?神三次要跟他说「你当刚强壮胆」。如果让我来回答,那就是在第三节的时候,神对约书亚说,「凡你们脚掌所踏之地,我都照着我所应许摩西的话赐给你们了。」约书亚(所怕的,是他)的心里是不是真的相信了 "我脚掌所踏之地,神已经赐给我了"呢?

# 那地 -- 异象的开启

#### 异象的开启是逐步的

书13:1 约书亚年纪老迈, 耶和华对他说: "你年纪老迈了, 还有许多未得之地,

书1:3 凡你们脚掌所踏之地,我都照着我所应许摩西的话赐给你们了。

#### 身体的生活

其实今天的信息是开始于曾经听的一个(特会信息)系列的时候,(那个信息)在我的里面很多的回响。所以谈到异象的开启,这是我们第一部分的信息。

我不太敢谈异象,但是确实是圣经里面有些话在我心中是比较响亮的,是好像就像扎进去了一样。我刚才跟大家分享的是《约

书亚记》1:1-9 节,但是实际上在开始的时候,在我里面有转变的时候,我听到的是主责备的声音,是《约书亚记》13:1 节的声音,神对他说「你年纪老迈了,还有许多未得之地。」

我信主受浸到今年是 10 年, 当我在 2018 年的时候, 虽然在 那个之前有一些的改变, 但 2018 年的时候确实是这一句话是在 我心里面。那一次我是要去听一场信息, 在那场信息之前预备的 时候, 这一句话就深深的放在了我心里。那个时候当然我们不能 说它是异象的开启, 但是确实那是不一样的。

那到今天《约书亚记》13:1 节的话,它变成了《约书亚记》 1:3 节的话,中间有哪些经历? 也是我今天要跟大家分享的。

我们知道说约书亚进去得的那地,在新约里面的时候,"那地那产业"就是基督,基督是我们的产业,神把基督赐给了我们做产业,所以在《以弗所书》里面有讲到神一次一次跟我们说到,"我们的基业有何等丰盛的荣耀,这圣灵是我们得基业的凭据"。

为什么说我在 2018 年 12 月 1 号去听这个信息,那个信息的名字叫做"得那地为业",但是在我去之前我的心里是责备呢?因为在那个之前,虽然我信主了,神把基督赐给我做产业了,但是我究竟得着基督多少呢?我想是在那个时候,神说绕行的日子够了!该是到了一个时候,我们要进去得那地为业的时候了。那2018 年就是,如果我刚才的叫做一个异象,我姑且把它称作异象的开启。

# 那地 -- 异象的开启

#### 基督是我们的产业

西2:9 因为神本性一切的丰盛,都有形有体地居住在基督里面,

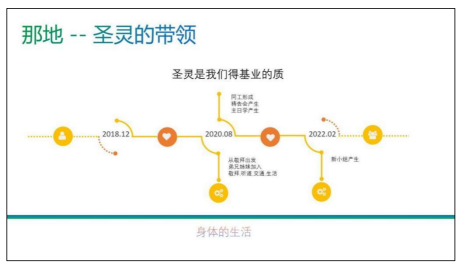
2018.12.1 得那地为业

弗1:18 并且照明你们心中的眼睛,使你们知道他的恩召有何等指望,他在 圣徒中得的基业有何等丰盛的荣耀;

弗1:14 这圣灵是我们得基业的凭据(原文作"质"),直等到神之民("民"原文作"产业")被赎,使他的荣耀得着称赞。

#### 身体的生活

因为心里面确实是,就是我相信什么能够支撑我们往前面走?是里面有一个坚定不移的信!那一个信从一开始的因为害怕,不确定我这个产业是否拥有,我怀疑,然后进步到基督是我们的产业,我们足以上去得那地为业,它确实是有一个过程。但这个过程真的是当我们脚掌踏上去的时候,我们可以明白、可以经历的。



这是一个时间轴。

我想借着这个时间轴来谈一下,也呼应一下弟兄(这几堂的信息),(所以这里)也提到圣灵的带领。其实圣灵的带领是从始至终的,从异象的开启开始,一切就都是圣灵的工作,但是好像说在我们所在的小组里面,祂是有真实的带领,祂的手是那样的明显。

2018年12月我听过这个信息以后,一段时间的预备以后——这是神真的在做祂的工作。2020年8月的时候,因着疫情——真的提到疫情的时候,心里很多的感想。疫情不是一件好事情,但是好像说在我们小组发生的所有的事情上,必须是跟疫情有关系的。

记得那个时候因为疫情的缘故,没有聚在一起的敬拜。我以前并不是一个很明白敬拜的人,但是在那个时候,真的是里面的那个渴慕、那个渴望,因为基督是我们的产业,我们如果没有拥有这个产业,我们的心得不到满足,我们的心里是真的很空。所以我们有四位的弟兄姊妹,完全没有任何的在教会服事的经验,我们只是说我们想聚在一起敬拜,我们就开始了。

我不知道那个叫小组,但是现在确实是这是一个小组出发的路。然后当四个弟兄姊妹聚在这里,那个敬拜,刚才弟兄说天都掉下来了!我不敢说天都掉下来了,但是我知道说在我们的身上,那一个赞美祷告是一件非常自然发出的事情。

我们之前没有任何的服事,(那时)我们来到教会,来到聚会中,有感动我们就祷告,没有感动也不用,(反正)还能有其他人(祷告)。但是我们开始之后那个敬拜,其实我们是有两个月实习期的,就是在那两个月实习期告诉我们,让我们知道原来敬拜是一个基督徒、是一个跟随神的子民他心中很自然的事情,不用被激励,你就想、你就愿意发出那个声音。

所以 2020 年 8 月的时候,我们确定那一次是圣灵非常明确的带领,非常明确,不是借助任何人讨论出来的,而是圣灵就给一个清晰的带领:我们要在家里开始。所以四个弟兄姊妹开始了在家中的聚会。弟兄姊妹可能会想说,那圣灵是怎么带领的?我能讲的是(神)带领你,你就知道,你非常的确信。

后面的时候我们陆续的有弟兄姊妹来,来的弟兄姊妹中间有一些已经有学习的,他们因为从外地到了深圳,找教会加入我们;也有一些已经信主一段年日,但是没有委身教会,说是信主了,但是可能就是停留在还比较浅的层面,这些可爱的弟兄姊妹们是一个一个加入进来的,神真的是恩待(我们)。神知道说一个小组,一个如果属祂的聚会,所有的缺乏神都知道,所以神是照着缺乏来供应的。

我们是从敬拜出发的,然后这个小组形成的过程中,就很感谢前面已经在走小组的弟兄姊妹们,他们在前面走的是帮助到了我们的。包括弟兄刚才提到的教训的这些材料,我们确实好像很自然的就是按照这样在走了。因为我们中间没有能讲的呀,所以你就要听。那对于我们来说一点都不担心,一点都不影响,交通是火热的,然后很自然的,我不知道弟兄姊妹之间的那个关系怎么形成的。因为我们一开始人少,我们在聚会中的交通,以前没有尝到过的,但基本上在这个交通中是人人都开口的,人人都愿意对信息做回应,愿意把自己的难处讲出来,交通出来,困惑也好、不成熟也好。

之后很自然的我们就会有聚在一起午餐,但即便午餐过以后好像也没有人走,很多时候大家好像自然的不愿意走,自然而然的在弟兄姊妹中间,你不知道那个是怎么形成的,但是确实我们常常我们深深地感恩,神在主里面给了我们一个家,这是真实的。

随着人数的加多, 其实各样的服事, 神在带领, 圣灵在带领,

就是各样服事的形成、同工的形成,好多,这一块我没有办法细讲,但是真的很多感恩的点。因为我从来没有想到过我能服事,好像能把家门打开,然后能够说服事神的家、服事神的教会,我没有敢有过这想法的。但是确实是好像圣灵带领的时候一切是自然形成的,然后也有同工的产生形成来彼此勉励帮助。

又有弟兄姊妹们自发地说我们需要祷告,我们要为着主日我们更好的敬拜、为着那个属灵的氛围要祷告,祷告会就产生。然后弟兄姊妹自己——其实真的都是很年轻的弟兄姊妹,之前也没有在其他地方服事的经验,他们在实行中感叹的说,我们主日的聚会是周三晚上的祷告托住的。后来神也把一些孩子给我们,也把一些对主日学有负担的肢体给我们,神就兴起她们有负担,所以这一切,神带领我们往前走。

在刚刚过去的 2 月份的时候,准确说从 2 月底到 3 月份的时候,经历了疫情比较严重的时期。但在那个之前,就是年后刚刚开始的时候,发现我们的人数已经超过了 30 人,有的时候家里完全是再多一个人,就要站着了。我们心里面真的会有一些疑虑说,我们才一年半就要分(组)了吗?

我们还在长啊,但是确实神在这一方面里面是有带领的。(我)知道开始小组,不是为了这个小组壮大到什么样的规模,而是说当这个小组具有一定身量的时候,要有新小组的产生。就好像它能够不断的生,因为生命它是往前走的,它真的是一个新鲜的。而且为什么要生?因为当人数众多的时候,我们会发现敬拜祷告的人数并没有因为人数加多就更踊跃,交通的时候有一些弟兄姊妹他们也就没有时间,他们的时间被挤压了。那么不仅是因为人多场地坐不下了,更多的是因为在你的里面是有感觉的,新小组需要产生。

在我们一面寻求的时候, 一面神就踢了我们一脚, 因着我们

原来小组的小区出现了密接,所以小区被封闭,就在小区被封闭的那一天,我们临时做了调整(其实在那个之前我们的肢体们已经在开始找寻场地了),但是就是在那一次出去找场地的两个姊妹,她们非常的确信神预备的已经预备好了。就在第二天我们新的场地就找到了,像做梦一样!但是确实又非常的真实。

(即使这样,我们其实)依然很年幼,跟大家讲,就是在刚刚过去的这个主日,两个小组在调配以后,每组有大概十四五位的弟兄姊妹。有一位弟兄他是之前因为一些事情离开教会的,现在又试着回来。我们一起听的是于力工牧师的《认识教会》的第一讲,在交通的环节,这位弟兄轮到到他发言的时候,他说:"我们应该能听一些不同的声音,所以我诚实地跟大家讲,我是强撑着听完的。"对,这是在我们中间的肢体身上发出真实的声音。

那么当我们听到这样的声音,一个属基督的教会、属基督的身体(应该)所产生(怎样)的回应?我们能不能为着这个声音来感恩?因为我们中间有肢体,我们可以更清楚知道他的情况,而且他能够发出自己心里面真正想说的话,他不回避。

让我也想起我自己最初信主的时候,我第一次去教会,旁边坐了一个(唱诗)跑调跑的非常厉害的姊妹,那一天在整个敬拜环节过程中,我就是在跟她跑调的歌声打架。我心里非常的懊恼,甚至就觉得是自己完全不适合教会的。

但是感谢神,那次回来以后,我有机会跟一位弟兄交通,我 鼓起勇气跟他讲,我说我去教会的体验非常不好,我一直在被那 个跑调而且很大的歌声干扰。当时弟兄他只是笑笑,说了一声 "你下次早点去,坐的离琴近一点。"感谢主,其实就是那一 句话,让我后来能够试着再去,而当我再去教会的时候,完全不 一样了。

所以今天我非常宝贵在小组里面我们有机会能够听到弟兄

姊妹真实的话、真实的交通。当我们看到肢体敞开的时候,我们知道说圣灵在中间能够运行、帮助。那一天其实我们没有什么直接的话回应给我们的弟兄,但是在我们结束的时候,这个弟兄是祷告了的。感谢神!

我相信在这个过程中,圣灵是我们得基业的凭据,是我们得基业的质。我们何以确定基督是我们的产业?当我们脚掌踏上去的时候,我们实实在在知道说神把基督赐给了我们,我们没有什么能力在神的家中,好像能够有什么很重要的一个服事,一个事奉,但是在这里有身体,有爱慕基督,爱慕基督生命的人,那么那些有基督生命的人是会被吸引的。



再提一点真道的建造,这个其实很关键。这也是一个小小时间表,前面有一点是我个人的,但是后面就是我们小组的。这个其实也是和那一次听的(特会)信息(相关的)。当我们去看"那地",约书亚进去得那地的时候——我这里写的不是基督的长阔高深,而是祂的深长宽高,因为这是那一次信息谈到的四个方面。让我们来认识基督,认识那一个生命,认识教会,认识祂的道路。

确实是这样的,真道的建造是要付一些代价的,但是这个代价真的它很美,很吸引!

提训的第一年,我是什么都……,好像说我知道好,但是我不知道我吸收了多少,可能是极有限的。然后第二年、第三年,今年是第四年,神给我们的小组里面,一开始的三位同工也是都参加提训的,今年我们又有弟兄姊妹也愿意参加提训。如果说开始小组的时候我们不知道,是真的不知道走的是小组,但是神就已经在提训几年的信息里面放进来了,是真的放进来了。

以至于现在——其实当然这不是我们的规定,但是真的是我们心里面,就像我们的一位同工讲,同工必须要参加提训。然后包括这几次的信息,我们也有同工说,这信息是教会的同工一定要听的,而且要来应用,不是听听分享的,是要来应用、是要来走的。

那当小组开始以后,因为我们知道说这一个真道的建造,这个对基督身体的认识,对基督、教会、历史、真理、道路、生命、圣经方面的认识,对我们来说是如何让我们的信心真正成长(的钥匙)。那个信心成长、身量成长是离不开这一些真理方面的造就的。

所以我们在小组开始第一年的时候,我们有九位弟兄姊妹加入门训。不能说走得好,但是,今年的时候第二季开始,就有 18 位的弟兄姊妹来加入。我们也结合去年的一些经验,然后我们深深的认同,是的,小组弟兄姊妹是非常年轻,我们没有办法说有某一位弟兄、某一位姊妹他/她的光很强,他/她的那个力量很足,但是我们相信身体的力量,这一个身体就是要每一个人都追求,更多的追求,甚至说至少我们有一半的弟兄姊妹,他/她是竭力追求、拼命追求。那么我们就真的——这也是我们看到的,看到的是弟兄姊妹为什么会在那个气氛里面不敢不跟随、不敢不

跟上,就算是以前你躺着的,可以站起来;站着的可以走起来; 能走的他会也羡慕跑起来。

刚才弟兄谈到了(教会)生活,不是说只是主日一个上午,或者是主日一天,还不行,要很多的"彼此",我就在想我们的"彼此"在哪里?我想门训也是一个很重要的彼此。不要轻看那个打卡,我们会知道弟兄姊妹的情况如何,会知道他每天的生活和主的亲密度怎么样,如果我们中间有肢体明显的有点跟不上了,我们会很快的发现,那我们可以交通。

我们也会有一些活动,其实这些活动也不是刻意组织的,因为你们想在一起,人和人就聚到了一起。春天了,我们是不是应该要去走一走?然后就走出去;新的小组成立了,我们是不是可以在新的小家一起来包一次饺子?这些生活不应该被说成是俗的,它也是非常重要的,就是在这些里面你会发现,每一个弟兄姊妹他不应该在身体以外,他不应该感觉是在身体以外,他有机会,哪怕就是他的状态比较低落,他在那里,他默默观察,但是他会因着看到那一个爱的流动,身体里面的那个,你说不了什么原因,但是你站在里面就快乐——这可能是年轻的小组的一个特征,在一起特别的傻乐,他就会被影响到,所以不至于他会越来越远。

其实这只是从亲近开始,然后让我们有机会、有更多的"彼此"的机会。其实再往前走的话,这可能是要到下一页了。

# 那地

结47:5 又量了一千时, 水便成了河, 使我不能趟过, 因为水势涨起, 成为可洑的水, 不可趟的河。

- ▶ 基督是我们的中心吗?
- ▶ 肢体之间是敞开的吗?
- ▶ 个人的生命有长进吗?

#### 身体的生活

因为《以西结书》里面的那四次的测量, 就是因为越往前走, 越往前走其实是越难的。这也是我们的一个真实的感触。

一开始四个人、五个人、六个人的时候很简单,但是往前走,各样的事情会越来越多。这是因为《以西结书》里面的丈量,一 开始如果水只到我们脚踝子骨,我们还可以随意按着自己那一点 积累也好、一点储蓄也好,往前走,但是当水慢慢涨高的时候, 是会费力的。

那个时候圣灵带我们要更深的学习,经历圣灵的引导,更深的认识惟有基督, 祂是我们的中心,所以也确实是往前走更难,但是往前走更蒙福,往前走更深认识神、认识基督、认识圣灵,圣灵的带领是真实的。

所以今天不知道弟兄姊妹,你们现在在听小组的时候是什么样的感受?对于我所在的年轻的小组来说,信心,可以怎样有那个信心?不仅是神对我们说,不要胆怯,不要惧怕,而是在我们的心里能够真实的说:是!然后发出一个回应说,我有什么可怕的呢?因为耶和华是我的倚靠。

确实在这个实行的过程中,我们能知道,只要基督是我们的中心,那么不用怕,不用担心这一次的交通会有什么样的情况,会有什么样的问题,好像是你没有遇到过的。(这是第一点)

第二点,我们的身体里面、肢体之间是敞开的吗?我深深的感恩,进入到小组以后,跟以前的(聚会)是完全不同的体验,那一个身体的感受是真实而强烈的。我们昨天晚上刚有祷告会,祷告会结束的时候,我们有一个弟兄提议说我们浪费在交通上的时间太长了,我们需要为着如何祷告来祷告。我们真的有许多的不会,但是圣灵光照我们,把我们那些不会、不能都给我们暴露出来,那我们发现说,好,不会什么,我们就在祷告里面,向神求。我们是不会交通,不知道在祷告会之前那个交通,虽然我们有学习,我们好像是知道祷告要怎样怎样,但是其实还是不知道。要在祷告中跪下来的时候,圣灵给开那个门,我们把我们这样一个不能敞开给神,向着肢体之间敞开,肢体愿意把这样的看见,这样的感受交通出来,我们向神也敞开,让神的祝福进来。

第三点,个人生命有长进吗?这三点看似好像是越来越小,但是,我会觉得是在我现在有限的认识里面(非常重要的一个标志),一个小组何以健康?何以知道我们一年半的时间,我们就敢说去分组?因为我们看到个人的生命有长进。在过去我们看到了,在我们自己身上、在我们的弟兄姊妹身上,那个长进是真实的,是可能以前——旷野 38 年绕行,其实本来两年就能进去的是吗?不用花那么长时间的。

如果说在小组里面我们有一个追求,那就是如果以往我们因着好像和身体的阻碍也好,和基督的阻碍也好,导致我们绕行了很久。那我们盼望说在小组的里面,我们能够更快地结束绕行的生活,我们能够更快的(进去那地)。仍然有软弱,但是生命能够扎实的每一年都有长进,这个在小组里面是有可能的,也是我

们现在看到的。

所以如果说我们在小组里面看到了:基督是我们的中心,我们敬拜的中心、我们跟随的中心、我们祷告的中心;然后我们肢体之间是敞开的,大家是可以把自己真实的话讲出来的;在我们个人的生命上是看到有长进的,那就知道这条路是真实可行的路,是圣灵带领我们走的路,我们可以继续地往前。

好,我的分享就到这里。

# 第二段 见证二

# 那冠

【歌1:3】你的膏油馨香,你的名如同倒出来的香膏,所以众童女都爱你。 【歌1:4】愿你吸引我,我们就快跑跟随你。王带我进了内室,我们必因你欢喜快乐:我们要称赞你的爱情,胜似称赞美酒。她们爱你是理所当然的。

我看姊妹做了一个讲义,我就有点压力,所以我在后面赶紧拉一些图片出来,我想有一些照片可以跟弟兄姊妹一起来分享一下。然后透过这些照片,希望能够帮助大家,也可以为主做一些见证。我们很感恩,主在这几年里面在我们身上有一些带领。这次弟兄讲圣灵,我还是想先有个祷告,可以吗?简短一点。

# ♦ 祷告

主,我们觉得圣灵是最不能让我们去清楚解释的,因为祢根本不是一个道理。祢是荣耀的神自己,谢谢祢住在我们的里面。基督在我们里面,父神也在我们里面,我们也感谢圣灵住在我们里面。我们觉得我们是一个世界的人,但是因着圣灵的工作被带进了在基督里这样一个荣耀的事实,我们在这份事上一点力都没有出,完完全全是在圣灵中生下我们。所以在今天教会的聚会中,我们一面享受基督的丰满,我们也一面享受圣灵的充满。

我们谢谢祢常常在我们中间,也带领我们继续有一些简短的见证,奉主耶稣基督的名,阿们!

# ◆ 见证

姊妹的题目叫做"那地", 我就简单一点"那园"。

我还是为大家读一下《雅歌》的第一章第 3 节和第 4 节,我 为弟兄姊妹来读一下。

「你的膏油馨香;你的名如同倒出来的香膏,所以众童女都爱你。愿你吸引我,我们就快跑跟随你。王带我进了内室,我们必因你欢喜快乐。我们要称赞你的爱情,胜似称赞美酒,他们爱你是理所当然的。」(歌 1:3-4)

我开头先讲一段最近的一些事,因为我们新开始了一个小组。 在这里面的聚会的弟兄姐妹在我们之前的小组已经聚了有一段 时间,长的已经有一年多,短的也有大几个月的时间,但是因为 距离的原因,他们现在马上要开始设立一个自己的聚会,场地都 已经有了,各方面器材都齐全。

有一天我们跟他们交通一下,我们在祷告里面问大家,你们有什么觉得需要我们代祷的事?然后其中有一位肢体就这样讲,他说: "看上去我们跟你们差不多了,设备都一样,用的教材也一样,都是听陈弟兄、于牧师、赵牧师的信息来帮助我们,而且

我们场地还更大。"但是他说,"我们有一个担心,就是我们到你们中间去,我们发现有一个现象,就是你们好像一家人一样。有的时候喜欢互相开玩笑,那个玩笑开的太家庭了,有的时候喜欢大家在一起那个交流、那个感情的表达。"他说,"我们觉得我们已经在自己的小组有了大概两三个月的祷告会,但是我们始终觉得彼此之间有一个隔阂。"他讲这个话的时候,我突然就觉得,哦,原来这是别人的眼光。我们自己在这个聚会里面,我没这个感觉,但是从其他的弟兄姊妹(的角度),他们只是过来几个月,他们观察了一下我们的聚会,再回到自己的聚会中,他们觉得他们好像没有被打开一样,他们好像没有被带进像家一样,在这里面有交通。

那感谢主,如果主给我一段时间给弟兄姊妹分享的话,我们为主做一些见证。我们刚来的时候也不是这样子,到底这几年主在我们中间做了一些什么事情,让我觉得是最简单的,但是的的确确祂所带给教会的祝福,是我们每次都在那里享受的。

我简单从几个点来谈。我还是从第一个切入点,在去年年底就是 2021 年的最后一段时间,我们有一个简单的交通聚会。这个聚会是在我们结束了主日的聚会后,已经很累,大部分弟兄姊妹离开了,小部分的人我们留下来,我们有一点简单的交通。

那我就开始问问大家,因为我们当时已经聚了三年多,我就问几位可以说是同工的弟兄姊妹。我说这几年的聚会对于你们来说,你们觉得让你印象最深刻的是什么?如果你用一两个词来表达一下你对于这个聚会的感觉、感受,精炼再精炼,只给你两个词,你想用什么词语来表达?因为就着聚会来说,我们不加上祷告会,可能就主日聚会,我们已经有一百几十次,如果加上祷告会,再加上特会,应该有300多次甚至更多。那在这么多次的聚会中,你们的感觉怎么样?当时留下来的人也不是很多,但是我

一面听他们分享,一面帮他们做一个归类跟总结。我觉得弟兄姊 妹的几个点给我的帮助很深。

有弟兄说,我觉得最大的感觉是真实,他说,我感觉到我是 活着的。

这个话讲出来,我不知道你们会不会觉得很奇怪?我也不知道大家会不会觉得在聚会中不活着?我们有没有进入过思考?那记住,我刚才说,其实说他们算是同工,其实不过三年前,甚至讲这个话的这位弟兄,是一个电话不接、要逃多远就逃多远,到了主日就把自己关起来,花了好久的时间,教会为他祷告,他才慢慢恢复来参加聚会。但是不过短短在他身上一年多的时间,他说我感觉到我活着。

这些弟兄姐妹是从小在基督徒的家庭长大,他们有比较好的家庭聚会的氛围,父母对他们的影响力也是有,从小可能父母都是教会的一些服事的执事。但是他自己的描述是说,"我在这里聚会的两年的时间,一年的时间,如果你问我最深的感觉是什么?"可能你要让他回答什么是圣灵,他不清楚,但是他说:"我感觉到我是活着的。我在一个礼拜,周一到周六里面,我不容易那么清晰的感觉到那个活着的自己,但是在主日的时候,当我来到聚会中,当我跟弟兄姐妹在一起祷告、在一起擘饼、在一起敬拜的时候,我能清楚的感觉到我里面的生命是活着的生命,我找到了我自己。如果让我回想对比我从前那聚会的儿童时光",他说,"我觉得我可以用死的和活的来做那个形容。"

所以他说"我每次到聚会中来,我跟主说话的时候,我都能清楚的知道我是活在祂的面前。每一首诗歌、每一次的祷告,我能够把自己交通给祂,祂也能把自己交通给我",他说,"这是我最深的感觉。我为什么知道我活着?第一,我能跟祂交通,这个不困难;但是重点是第二,祂真的向我说话,祂藉着那一位弟

兄姊妹的祷告,一祷告",他说"我里面就亮了,我里面就活过来了,我里面就被圣灵的感动抓住了。祂藉着那首诗歌、那一句话一下子就打到我的里面,明明周一到周六,我有许多的事压在我的里面,但是我在这个聚会中,我能感受到弟兄姐妹唱诗,是真真正正在里面敬拜主,我就被带进那个敬拜里面。当我也进入了那个敬拜的时候",他说"我活过来了,因为我看见主向我敞开。"

又有弟兄姊妹说,他说"我觉得它的特征是真实"。说真实可能有原因,因为可能起初有很多的不真实,这个可能要讲到一些比较有传统背景的弟兄姊妹。因为这些弟兄姊妹可能从小在一个有很明显特征和习惯的一些聚会环境中成长。他们聚会的时候,他们就已经进入了一个模式。所以我们中间有一位司琴的姊妹,她说,"我在老家司琴的时候,唱完了第一首,第二首唱什么?我琴谱已经翻好了。第二首唱完了,第三首要唱什么?我琴谱又已经翻好了,一次都不会错。"那这是有一部分弟兄姐妹他们的经历。

但是来到这个聚会中,她说在这两年中,可能最乱的就是司琴的姐妹了,因为你永远不知道下一首是什么诗歌,你永远也不知道下一首诗歌是哪个诗歌本,甚至你也不知道那个诗歌在不在我们诗歌本上,很可能马上弟兄们就要去打开诗歌本那个软件,去找找有没有这首诗,如果有赶紧把它投出来,因为一个感动在一位弟兄姊妹的心中,为了接上上一个弟兄姊妹的祷告,为了接上上一个弟兄姊妹点的诗,圣灵的感动在里面那么的清楚,那首诗不得不唱,结果突然之间就有人点了一首诗,我们可不可以唱这一首?有的时候不在你的诗歌本里面,我们不算多,我们预备了2本诗歌本,但是有的时候也是不够用。

所以有弟兄姊妹说我们觉得这个聚会它很真实, 它的真实让

我们觉得圣灵在这里,能像刚才弟兄讲的信息一样,我们都是在学习。但是奇妙的是我们担心这个车怎么开,也不知道这个车怎么开,但当我们真的坐上来,我们以为我们要开它的时候…… 我很羡慕坐在我副驾驶的人,每次我开得很累的时候,坐在我副驾驶的人都可以睡觉。那对我技术不太相信的人,当然他会很担心,他在后面肯定是为我祷告,但是对我技术相信的人他坐在副驾驶,我每次看副驾驶的人睡得那么香,我自己心里一面是觉得,哎呀,我开的这么辛苦你还在睡,另一面,我又很安慰,为什么?因为我觉得,哇,他太信任我了。

真当我们起来跟随圣灵走的时候,我觉得真正握着方向盘的不是我们这些领会的人、带领的人。我们有责任,我们有预备的责任,但是我们上了这个聚会的车,圣灵就开始带我们走这个路。这个车一旦开起来,我们在这个旅行中能充满许许多多祂掌权的结果。所以弟兄姐妹,无论是在祷告中、是在诗歌中——那我觉得如果让我再细细讲一点祷告,我再把弟兄姊妹的一些祷告多有一些交通。

我们的祷告,刚才弟兄讲祷告我很感动,也很感恩弟兄为我们有这样的总结。在我们的聚会中的确有,我把它分成这几类,像刚才弟兄讲的这五类的祷告。但是我如果要做一些见证,我着重讲祷告会的祷告和饼杯聚会的祷告。当然也有小组分享交通的祷告,但是比较让我要为主说一些圣灵的工作的,我觉得像刚才我读的这个诗篇,就是《雅歌》的第一章的第 3 节,「你的膏油馨香,你的名如同倒出来的香膏,所以众童女都爱你。」

在饼杯的聚会中,我不但是印象深,而且是觉得特别重要的一个点是基督真的有馨香,这是圣灵在聚会中会给聚会、会给教会的一个印象,如果我去总结这四年来一起饼杯聚会的话,圣灵会在饼杯聚会中,因着耶稣基督的名,那个香膏真的是可以倒出

来的。我们不知道那个倒是怎么倒的,有的时候是通过一个弟兄姊妹,有的时候是通过一首诗歌,有的时候是通过一个弟兄姊妹在那里的一个悔改,有的时候是通过弟兄姊妹在那里与主的一个简单的亲近,但是当弟兄姊妹在那里顺服圣灵的时候,我觉得这个很重要很重要。

所以刚才弟兄说有会前的祷告,为什么要有这一段?今天很多时候我们有难处,昨天晚上我去参加一个小组的祷告会,弟兄们姊妹们有一些负担,说为着弟兄姊妹能够准时参加祷告,那我们靠着主有一些感恩。

最开始弟兄姐妹九点聚会,很多人是不能准时的,但是就在这第一年、第二年、第三年、第四年,最近这两年,我们可以说70%的弟兄姊妹,我们如果是九点聚会,他九点都已经到达聚会中,他们可能是八点四十已经到达,然后陆陆续续在这个过程中。怎么让聚会经历圣灵好像就已经在这里?会前的这段祷告!

弟兄姊妹,在这里祷告的时候,刚开始第一个人可能不容易进入那个状态。但是当我们真的在这里看见基督的等候,慢慢、慢慢我们里面的感觉进入了基督和教会的交通,我们有一些看见,主心中的挂念,为着聚会、为着神的同在,把主的名摆出来。

我有那么几次的时间迟到了一点, 八点四十没有到, 可能九点才到的。但当我一推门进去的时候, 我是很震撼的, 就是你一推门, 那个香气就冲来了。这个话当然是, 不是用鼻子闻到的香气, 但是你一推门, 你看见不是弟兄姊妹在背公祷书, 不是这个礼拜跟上个礼拜一样, 我们照常为着路途中的弟兄姊妹祷告, 不是的, 这个东西不是我们去复制一下, 每个礼拜会前三十分钟去应用一下, 不是! 你一进去真的能摸到那个弟兄, 那个正在祷告的姊妹, 他正在为着你祷告, 他正在为这聚会祷告, 他站在主的那个名里面, 他为着主所爱的人在祷告, 所以你一进去你不能

不爱主。你在路上你可能还在为了一些事情心里不愉快,可能有,可能你还在为了许多的光景没有调整过来,但是你一打开那个聚会的门,有一个因着主的名倒出来的香膏就扑在你的身上。

所以《雅歌》说「众童女都爱你」。有(一对)弟兄姐妹是从国外回来,这一对夫妻在我们中间聚会,我记得去年他们做过一些见证,那个时候他们来到我们中间时间并不久。他说刚来到这里的时候聚了两三次聚会,他们心里就有一个非常深的震撼,他们说好像来到了一个学霸班,好像这里都是学霸一样,每个弟兄姊妹怎么都这么爱主?那个是假象,可能周一到周五真的没那么爱主;当然大家都在改变,这是真的。

但是如果你来到饼杯的聚会中,如果你来到主日的聚会中,不是我们在那里一起假装一下、做做样子给这个世界看,做主日的基督徒,而是真的我们回头、我们悔改,我们在圣灵要交通给你的那个交通里面,你能摸得到你离主到底有多远。那如果这周你很正常,感谢主,你来了,你连上的是主的爱,你来了是连上了主的交通;如果这周你有许多的光景是不正常的,你摸到了这里的正常,你一下子就被接上了,教会在那个交通里面就被带进了「王带我进入内室」。所以我们就能解释《雅歌》第一章第4节,「我们就快跑跟随你」。

我记得我上一次也说我挑战一下弟兄姊妹,我们所在的聚会是哪一类的聚会?我们的聚会是走路的聚会?我们的聚会是停留的聚会?这都很容易判断,如果你是在走路,那好像每一年比下一年稍稍有一些进步。如果我们是在停留,那今年跟去年应该差不多,反正是没有退步的。弟兄姊妹,光景还是那个光景,没有退步;进步呢改变也没有太大,但是大概的情况是这样子。那或者是已经有退后,许多属灵的服事,我们已经把它放下,许多跟属灵有关的——教会中渐渐已经失去了属灵有关的东西的味道,

最后慢慢的都是围绕着以我们为中心的。

还是我们中间有快跑的样式? 我也说说我们的恐惧。

在聚会中我们有没有恐惧,我们有没有担心?这个词当然是有点贬义,但真是这样子。我能感受得到在聚会中,有的时候有一些弟兄姊妹卡住了,这个我觉得最可爱你知道吗?有一位弟兄(或)有一位姊妹在一次的主日聚会中,他没祷告,就是某一次的主日擘饼聚会或者是主日的聚会中,他一句话都没有开口。但是散会了,你看看他,他那个眼神太有故事了。我有的时候我会坐在他身边,他知道我要跟他谈话了,他没有等我开先开口,他就先跟我讲,他说我亏欠主,他说我有些话想讲,但我讲不出来,他说我觉得我最近这段时间真的很不在状态,所以当大家在敬拜的时候,当大家在纪念主的时候,我实在是开不了口。我很感恩,这叫胜利。

当有人在聚会中看见一个一个都愿意在那里祷告,至少在敬拜中爱主的时候,他没有(这个)。没有应该是一个消极的光景,但是真当我们去跟这样的弟兄姊妹见面、在一起交通,坐在一起聊聊的时候,你会发现他里面也有圣灵,他里面是圣灵的担忧,他里面是圣灵的责备,他里面是圣灵的催促。他说我也想祷告出来,但是我不容易祷告出来,因为我已经太久太久,我的工作或者是我的婚姻,或者是我的什么什么什么……压在我身上,我就在主面前,无法释放。

但是弟兄姊妹,我们鼓励这些弟兄姊妹,所以后来聚会就慢慢地不一样了。在明明是饼杯的聚会中,有一些弟兄姊妹他们也 学习把自己完全的交给主。

感谢主,后来有弟兄姊妹在饼杯聚会中他们就有突破,他们 说我们软弱,他说主啊,"我今天说不出话,祢赦免我,我不知 道为什么今天祢的爱在我里面没有那么感动了。"弟兄姊妹,我 觉得这是圣灵。你没有感动你就没有感动嘛,但你要跟主讲,你 也愿意跟主讲。所以当旁边的弟兄姊妹听见这个话的时候,我们 都一起沉默。我们或者是小声地说主啊,我们感同身受。

我们也会有这个时候,我们不是每一个人每一天都活在黑门山,我们也会有软弱的时候,甚至说"我不认识这个人"一样,但是我们为什么说这个地方是神的家,也是弟兄姊妹的家?我们为什么说圣灵在聚会中要得着最大的权柄,圣灵在神的儿女的聚会中要得着自由?那个自由就是你丰满,你有自由;你贫穷,你也有自由;你得胜,你坐在聚会中;你失败,你也在聚会中。这个园子有按着季节的果实,有按着季节的香气。

那一次聚会不是你的季节,是别人的季节。你闻到了别人的香味,你为着你自己不发香,但是你闻到了别人的香味,你里面有说主啊,我里面现在没有这样的感觉,但是我还是感谢祢。所以,这是在我们说饼杯的聚会,尤其是指着祷告这里面,许多弟兄姊妹给我们的感受。

我还有上次做的一个见证,我觉得很感恩,当然这几年婚礼 还蛮多的,我也很感动。有一次我们在排婚礼的诗歌,在诗歌上 我们就真的是不拘泥于我们以前所知道的某十几、二十首只能用 来作为饼杯聚会的诗歌,我们觉得奉献的诗歌、我们觉得敬拜的 诗歌、我们觉得许许多多只要不是太离谱的,我们是尽量的去尝 试。

我们用许多的诗歌与主有交通,因为诗歌根本就是我们里面的爱,我们里面的敬拜。我们对于这一位活着的基督,我们愿意把我们里面的敬拜跟爱交通给祂,我们有的时候词穷,我们就只能用那些奶与蜜的精华去敬拜。所以有一次因为婚礼的原因,教会在排诗歌,那有一首诗歌是婚礼中出现率很高的,叫做《盟约》,那个诗歌也很好听,也比较现代。因为那首诗歌我们排的太多,

那一周基本上大家都在排,所以到了主日,我们前面还是唱了几首羔羊的诗,但是到了饼杯的时候,我那天里面突然有个感动,我就提议弟兄姊妹,我说我们一起来用这首诗歌来领今天饼杯怎么样?我说多少次的饼杯聚会,我们没有真正用这一首婚礼的诗歌来领,那今天我们用这首诗歌。

刚才姊妹说她不敢讲天掉下来,那我要敢讲一下。我觉得那一次聚会真的是,虽然我们经历过很多次「祂的名是倒出来的香膏」,但是那一次当我们真的用《盟约》这首诗歌领饼杯的时候,当弟兄姊妹每一个人拿到了递到我们手上的饼、拿到了递到我们手上的杯的时候,我们最懂盟约。结婚的人都不一定懂盟约,但是教会懂那个盟约。我们懂那个爱情,我们尝那个爱情,我们经历那个爱情,每一周甚至——每一周不过是教会团体的,每一天!

所以那一天,几乎每个弟兄姊妹,当然我们的人数也不多, 10~20人,每个人都有机会祷告,但是每一位唱这首诗歌的弟兄姊妹,几乎每一位都在喜乐中流泪。流泪不一定是圣灵与我们同在的标记,但是那一天我们可以说那个眼泪是喜极而泣,我们尝到了爱情!我们是藉着那首诗加上手上的饼杯,我们知道基督的爱,我们也盼望我们都能够成为预备妆饰整齐的那一个个体,我们也盼望我们的聚会能羡慕成为那个预备妆饰整齐的团体。

所以我刚才说我们还有很多的恐惧,很多时候我们很担心, 所以有了那次聚会之后,我们就在想,会不会第二次、第二周差 距就很大?不会!圣灵第二周给了我们另外一个题目,把我们带 进或许是十字架的苦难、把我们带进或许是国度的荣耀、把我们 带进或许是基督的得胜、把我们带进或许是……我们不知道,因 为圣灵有许多的题目,圣灵又给我们许多的交通,但是如同慕安 德烈说的,他说祷告,祷告的灵是聆听的灵。我们以前不懂,但 是真的擘饼聚会多了,参加在一起,靠主带领、寻求主带领的祷 告聚会越来越多,我们里面越多有一个感受,慕安德烈的交通对 我们来说是非常重要的提醒,他告诉我们祷告是倾听的灵。如果 你的祷告是倾诉的灵,那不够,他说祷告是倾听的灵。

所以真的在一次次祷告中我们能寻着主,无论是藉着弟兄姊妹的祷告,诗歌的引导,真的会带我们进入一个衪给我们的交通。本来在聚会之前,你对于主的交通还有一些片面的、还有一些你预备的,但是你参加了聚会之后,你发现圣灵会带你进入一个新的交通,那个交通不是你能够把握的,那个交通也不是一个人可以做到的、不是两个人可以做到的,是在这个聚会中,每一个弟兄姐妹都把自己奉献在主的手中!然后圣灵开始,在你的祷告中,你的诗歌中,就把聚会带进那个交通里面。

时间的关系,我想后面给大家一些图片,最后还有一段的分享。

【歌4:9-10】我妹子,我新妇,你夺了我的心! 你用眼一看,用你项上的一条金链,夺了我的心。我妹子,我新妇,你的爱情何其美! 你的爱情比酒更美,你膏油的香气胜过一切香品。

【歌5:2】我身睡卧,我心却醒。这是我良人的声音,他敲门说:"我的妹子, 我的佳偶,我的鸽子,我的完全人,求你给我开门,因我的头满了露水,我 的头发被夜露滴湿。"

【歌8:13】你这住在园中的,同伴都要听你的声音,求你使我也得听见。

这里还有一处经文,有三处,当然我只读一处的经文,还是《雅歌》第四章,我们来到第四章了。第四章第9节和第10节 这里有一句话,前面半句我读一下,「我妹子,我新妇,你夺了 我的心。你用眼一看,用你项上的一条金链,夺了我的心!我妹子,我新妇,你的爱情何其美!你的爱情比酒更美!」

在聚会中,聚会是可以夺主的心的。这个以前是在《雅歌》 里面给我们的新郎和新娘的对话,但是在我们这几年的聚会中, 我们一直都有这个感动和负担。或者说如果让我们去总结,给弟 兄姊妹做一个见证,我们里面最深的一个感动和负担,我们盼望 我们这个聚会能夺主的心。我不知道弟兄姊妹我们有没有这个雄 心,我们来到聚会中,不是你个人而已,我们这个聚会有一个感 动,要来夺主的心! 那什么能夺主的心? 我从一个侧面跟弟兄姊 妹最后交通一个我的感受。

这几年从几个人聚会,我们最早只有三四个人聚会,到现在人数多的时候,我们聚在一起可能有 100 多人,人数少的时候小聚,可能也有 30 人上下、40 人左右。但是当我在一起聚会的时候,我姑且称我自己为一个小组的像组长一样,我自己在聚会中最深的一个感受是什么?有的时候我像一个新郎的朋友,大家都知道这个《约翰福音》里面施洗约翰的故事,他说我是新郎的朋友。我喜欢在聚会中观察,我也喜欢在聚会中去聆听,所以在这几年的聚会中,我最大的一个感恩和对我的建造和帮助,是我在聚会中,每一次聚会中,能够碰到每一位弟兄姊妹。那我想讲这个话,给有经验的弟兄姊妹应该不是困难的。我们在聚会中其实有的时候是碰不到一个人的。

我认识一位年长的弟兄,他在教会中服侍已经有30年以上,他说他经常作为一个工人去往十几、二十个不同的聚会点去做话语的出口,他里面其实是很注重饼杯聚会中神的儿女与基督的交通。他说,"我有一个非常大的伤感,就是我去到二三十处的弟兄姐妹中间,我几乎很难在饼杯聚会中碰到弟兄姊妹是常常碰到基督的。"他是一位已经可能有六十岁的服侍的弟兄,但是他的

感觉是说,他很少很少在聚会中能碰到,擘饼的时候每一个弟兄姊妹跟主之间那个交通让他碰到了,好像他是第三个人,明明那个人在跟主讲,他站在旁边,他看见这个人跟主说话,呀,他里面的灵就跳跃了,他说我很少碰到。

但是在这三四年的时间里面,我觉得对我最大的建造就是,如果我是一个新郎的朋友,我站在这里,我看着一个一个弟兄姊妹与主——但不要误会,我不是分心聚会,但是我真是在许许多多弟兄姊妹与主的交通中,我真的好像一个旁观者一样。我碰到那个与主的交通,我的心就看见,主好似《雅歌》第四章第9节的对话,就向我说「我妹子,我新妇,你夺了我的心。」

当那位肢体在与主交通的时候,甚至我们看几乎所有聚会中的弟兄姊妹,可能把我们不敢说百分之百,但是可能真的百分之八十、九十的弟兄姊妹与主交通的时候,你真的能摸到他们摸到主,然后我里面会有一个感觉,我感觉我摸到了主的心,我感觉到了主的感觉。那个主的感觉是什么?那个主的感觉就是,「我妹子,我新妇,你夺了我的心。你用眼一看,用你项上的一条金链,夺了我的心!」

弟兄姊妹,主真的是在聚会中寻找,有人给祂开门,所以五章 2 节,「我的妹子,我的佳偶,我的鸽子,我的完全人,求你给我开门,因为我的头满了露水,我的头发被夜露滴湿,」这是良人敲门的声音。所以弟兄姊妹,如果为圣灵在聚会中做一些见证,就是圣灵不断的敲我们的门、敲我们的门、敲我们的门,敲到一个地步,最后主跟我们讲,我妹子我新妇,你是夺我心的那一个。



那最后我展示一些图片,就很简单的大家过一下,那有一些 图画的感觉可以接上刚才我做的一些简单的见证。



很简单,你看我们祷告会人很少,但这个祷告会是属于人少的时候,我们只有5个人的线下加我6个人,线上可能有2位,现在多的时候可能有十几人接近20人左右。我们会分两组祷告,

像刚才姊妹讲的,(他们祷告前)交通的时间太多了。因为我们的祷告会是先有一个小时的交通,后面有一个小时的祷告。因为交通很重要,一面是为了许多的事,我们要把它交通清楚,把它的事实交通出来;然后另外一面,弟兄姊妹普遍的光景是我们根本没有预备好做一个祷告的人,我们可能整个人还在一个上班的状态里面,所以来了有一些交通,有一些诗歌,然后我们一起在主面前,为着主真的给我们的一些祷告的负担有祷告,这是祷告会。

那这是一次的聚会,大概的人数可能二十几个人。这是一个小组的聚集,我们一起饼杯聚会,我们饼杯聚会之后,如果有新来的,我们请他自我介绍一下,然后慢慢的我们就开始进入主的话,我们或者听于弟兄的信息、陈弟兄的信息或者其他牧者的信息,然后听完了之后我们就小组的讨论分享。

像这是其他的几个组,我就简单跟弟兄姊妹展示一下。(图略)然后小组讨论大概是这么一个情况,我们会在几个房间,如果有20人,我们可能10个人10个人,弟兄跟姊妹分开,有的时候弟兄跟姊妹分开是很有必要的。

我们应该是上上上个礼拜还是上上个礼拜,来了一对夫妻, 这对肢体他们可能在平时的生活中稍微有一些矛盾。那次来了我 们看人数有点多,我们就把他们分开,我们没有想到,这是圣灵 做的,我们就分开了。分开之后,有一位弟兄就跟我讲,他说弟 兄今天分开太好了!本来这对弟兄姊妹他们心中有很多的难处 的,他们在一起不释放的。我们聚会聚了从11月就到现在从来 没分开过,今天我们突然分开了,分开之后姊妹在里面交通流泪, 弟兄在外面交通那么释放,他真的很感谢主。

所以有的时候我们可能要注意点, 丈夫当着妻子有些话不敢 讲, 妻子当着丈夫有些话也不敢讲, 如果我们给弟兄姊妹在基督 里有敞开的交通,为了主的话有一些交通,弟兄姊妹被打开,那我们聚会也被建造。

然后在会后我们就一起聚会的生活,我们是把它变成了教会的一个生活。虽然算不上是效法使徒时代,但我们真的是觉得天天在家中擘饼、一起吃饭。那既然一起吃饭,我们不能天天吃饭,不然就有点误事了,但是最起码主日我们在一起。我们就让大家一定留下来,除非你有特殊的事情,大家在一起吃饭、大家在一起做饭、大家在一起收拾。我们大概展示一下。

然后有的时候我们有一些探望,我们可以去往弟兄姊妹工作住的地方去看望他,然后我们也会有一些教会的生活,去往一些公园,我们也会举办一些特会,大概是这些简单的展示。我想我的时间就停在这里。

# ◆ 总结

#### 圣灵的引导

#### --见证回顾

弗5:26-27 要用水藉著道把教会洗净,成为圣洁,可以献给自己,作个荣耀的教会,毫无玷污、皱纹等类的病,乃是圣洁没有瑕疵的。

那地 书1:3 凡你们脚掌所踏之地,我都照着我所应许摩西的话赐给你们了。

那园 歌1:3 你的膏油馨香,你的名如同倒出来的香膏,所以众童女都爱你。

好,感谢主,谢谢两位肢体为我们稍微做一点见证。因为我想我们讲到圣灵的引导,如果配上有一些例子和见证,那让我们

181

能够更清楚。我想我就稍微提一下几节圣经。

我们讲到荣耀的教会,今天主要引导我们不满足于我们以往的,为着以往我们感谢祂,但是为了将来我们要投靠祂,主的恩典带领我们到今天的地步。你像今天主在中国,别的我不敢说,但是主预备了一批年轻人。这些年轻人很多他们是还在沉睡的,重生是重生了,但是聚会可能是没有提着精神的。教会的服事,更是对他们是遥远的。

但是其实这一批人,主在他们身上是建造的材料——我想你听刚刚两位交通,主要用好像我们觉得不可能的材料,主要建造 祂荣耀的教会。圣灵就要引导我们教会来到更深的地步。这个深不是遥不可及的,我盼望弟兄姊妹我们讲异象跟真道的时候,你当然会有一个高大的感觉;但是当我们讲到圣灵引导的时候,你会发现这些材料并不是我们眼中的精品,可能谈不上。那就是很普通的材料,但是主的确预备了材料,祂为着祂自己的殿的建造,祂预备了材料。

刚刚两位给我们一个实际的提醒,就是很多时候不是今天没有材料。弟兄姊妹,不是年轻人都爱世界,他们对聚会没有心,他们对主没有心。弟兄姊妹,我深深的觉得不是。是教会赶不上主工作的要求,那个要求不是很高的。你听刚刚弟兄姊妹交通,都是从头开始,没有多少的经验,主有一些供应,但是那个要求不是很高的。可是我们要有心才行,我们要听得见良人的声音。所以我想我提三节经文,我们借着刚刚两位的交通。

第一节经文就是《以弗所书》第五章,就是我们荣耀教会的 这个经文: 祂要用水借着道洗净教会,让教会是圣洁、没有瑕疵、 毫无皱纹玷污等类的病,可以归给祂自己。

所以主要在我们的今天,今天中国教会的光景,今天我们各处聚会的光景当中,主要做荣耀教会的工作,那就是《以弗所书》

第五章, 这是主的目的。

那主怎么来做,圣灵怎么来做?刚刚有两节圣经,都是一章 3节。第一个是《约书亚记》一章三节。

那一个圣洁、没有瑕疵、毫无皱纹玷污等类的病, 玷污是世俗的玷污, 皱纹是老化的皱纹。基督的身体需要抗玷污, 那把世界借着十字架的工作关在耶路撒冷的墙外, 然后借着十字架的工作, 把衰老的、我们里面那个衰老的生命把它过滤掉。

那么主怎么做?那给我们两幅图画:就是一面是弟兄姊妹的的经历,一面是圣灵给我们的解释。第一个那个荣耀的教会就是那地,就是迦南地,就是我们所要得着的基业,也是主的基业。

圣灵当日怎样引导约书亚,今天也引导年轻一批的约书亚,这是主自己呼召的。不是人工产生的,不是在教会的等级层次里面人工产生的。如果教会跟随圣灵的带领,教会里面配合圣灵可以产生。如果教会或者是玷污或者是皱纹,那教会没有办法跟随圣灵的引导,主还是可以在旷野中兴起新的一代来。

他们所走的路, 我们今天所走的路就是《约书亚记》的路。

《约书亚记》告诉我们,不要惧怕,也不要惊惶,凡你脚掌所踏之地,祂都已经要赐给我们。我想这是很好的对荣耀教会这个目标——如果我们看到这个目标——然后今天我们提到了,其实今天我们可以很清楚的摸到主所要的,那就是基督身体的见证。主要的不是执事,主要的是身体,执事是为着身体。

主今天要得着身体的生活,身体的聚会是在身体里面来实行 擘饼,在身体里面来实行教训、是在身体里面来实行交通、是在 身体里面来实行祷告、是在身体里面有相爱和配搭的服事。

你看到身体有得胜的见证出来,(因为)疫情,很多聚会——如果我们不活在得胜的光景,聚会可能都停了;但是圣灵继续祂

的工作,主一定会兴起一些得胜的见证、得胜的聚会。疫情不只是没有让我们慢下来、让我们停下来、让我们后退,在疫情中你看见主做了新的工作、主做了活的工作,主让沉睡的灵魂苏醒起来,成为建殿的材料,那这是得胜。而且主让我们的数量增加,主让我们的质量进步。那就是圣灵引导初期教会的工作,今天主可以同样地工作,像《约书亚记》一样。

然后另外《雅歌》的一章 3 节,「你的膏油馨香,你的名如同倒出来的香膏,所以众童女都爱你。」荣耀的教会,远在天边、近在眼前。如果我们这一次聚会,你看见圣灵的膏油膏在他的身上,他是被高举的受膏者,然后圣灵的膏油也流到胡须、流到衣襟,在每一个肢体里面,这一个聚会过去大家都在膏油里面,大家都在那个膏香的里面,在因认识主名而有的香气里面,今天是可能的,今天主可以成就在我们的中间。

那么当你看到那一个众童女、那个书拉密女的身影的时候, 而且这个身影是渐渐的成熟,那么你就知道,那里有一群书拉密 女,她们在爱中走跟随主的道路,那里就是荣耀的教会。

我想我们借着《约书亚记》跟《雅歌》,那你就知道主的话,这些争战的书,这一些爱的诗歌,其实都说出主心中的祂的那一个目的,就是要得到一个圣洁没有瑕疵的,这是相对的不是绝对的,尤其在教会历史来到了今天,在主工作中,在主圣灵水流中有一个荣耀的教会,这是祂所要得着的。

那今天在我们这片土地上,弟兄姊妹,完全我们可以进入实行。我们可以耽搁主的工作,但是主在那里拣选愿意答应祂呼召、听见祂声音、起来与祂同去的人。这是我想一面我们把主所要的那个路能零零碎碎地交通给弟兄姊妹;另一面我们也可以做见证,主在各地祂可以做我们想不到的工作。这个工作应该是10年前做的,10年前有最好的环境,但是这个工作,主在今天是最适合

祂做的,在有逼迫的环境下、在有疫情的环境下,圣灵正在悄悄的做人手所想不到的。我们只是就着我们所看见的,我们所学习的,我们想彼此交通,我们互通有无。

在建造荣耀教会的——我不敢讲说建造荣耀教会,在答应荣耀教会呼召的路上,我们不是不知道主今天要做什么,主今天怎么做,我们也看见主已经做了一些工作,为着这些我们把感谢赞美来归给祂。我们一起有点祷告。

### ♦ 祷告

主,但愿保罗在大马色路上所看见的那一个升天的基督,那一个宇宙的人能印在末世教会的心中。这个人祂的头在天上,这个人祂的身体在地上。主,今天我们的度量在我们地方教会里面,我们都只有一点点的力量,我们只有一个极小的度量,但是感谢祢,我们知道祢在宇宙中,祢在时间空间来到尽头,祢正在做一个荣耀的工作。

虽然今天我们看不见这个工作的全貌,但是在我们所在的地方,在两三个人奉主名聚集的地方,祢让我们能够浅尝,今天能够听见荣耀教会的呼召,也能够看见祢做得地的工作,也能看见祢做那个书拉密女长成的工作,为此我们向祢感恩!

主,藉着祢的话,除去我们心中所有的黑暗,藉着复活的生命吞灭所有的死亡!主为着祢在教会中丰富的恩典,我们感谢祢,但是求祢把我们从在恩典中失落的光景里面拯救出来,让我们恩上加恩、力上加力、荣上加荣,让教会在地上能够彰显基督那一个测不透的丰富,能彰显神百般的智慧,叫执政的、掌权的,叫属天界能认识神百般的智慧。

主,感谢祢,是祢把迦南地交在祢百姓的手中,所以我们愿 意跟随祢的带领。主,藉着异象的光,藉着话语的材料,更藉着 圣灵的率领和引导,主,成就祢自己手中的工作。谢谢祢早晨按照祢的计划,祢赏给我们这些时间,就让这些话能出去为祢工作。主,祢得着建殿的材料,主,祢也给我们有呼召,让我们上山取木料,建造耶和华神的殿。主,拯救我们脱离我们顾念自己天花板的光景,主,让我们能和我们的主一同说"我岂不当以我父的事为念吗?"主,用基督的心思充满我们的里面,好让我们能以父的事为念。

荣耀都归给祢的圣名,但愿荣耀归给被杀的羔羊和坐宝座的, 羞辱归给仇敌,祝福、恩典、成熟、合一能归给祢的教会,继续 带领我们,谢谢祢。

感谢祢,今天赐给我们这些时间,祢继续在我们里面说话, 更继续借着祢的话在我们中间工作。我们把中国大地的祢的儿女 们,把这千千万万的灵魂交在祢的手中,主,感谢祢,用祢的血 救了我们,救了我们就叫我们成为材料,救了我们就叫我们成为 祢的籽粒。主,能把丰收带给祢,能把灵宫带给祢,愿祢得着祢 当得的称颂!谢谢祢。

奉主耶稣基督宝贵的名, 阿们!

# 第十一章 圣灵的引导(6)——身体的职事(上)



### 第一段 诗歌与祷告

### ♦ 诗歌

#### G调 3/2

# 圣徒众心,爱里相系 【选684/805, 圣696】(弗4:15-16)

词: 辛辛道夫(Zinzendorf)

- 1. 圣徒众心爱里相系,同在主里享安息;救主大爱激发爱心,如此相爱永相亲。 同作肢体倚靠元首,众光反映主日头;同为兄弟行主旨意,主里相系原为一。
- 2. 主的群羊同来祂前,更新誓约与奉献;忠心服事全心爱戴,因你君王已奏凯。倘若有日彼此联结,不再坚韧变松懈;同心谦卑伏祂脚前,求祂施恩重相联。
- 3. 求助我们彼此相爱,遵此命令不稍怠;惟愿彰显主爱浩大,主里相爱无虚假。 今让这爱照耀无间,好让世人得明见:我们相爱主里合一,好比根同枝虽异。
- 4. 但愿我们完全合一,如你与父原为一;但愿我们爱里相交,永不离弃这福道。但愿我们光照明耀,使主荣光得反照;但愿世人确知无疑:我们乃真属于祢。

惟用爱心说诚实话,凡事长进,连於元首基督,全身都靠他联络得合式,百节各按各职,照著各体的功用彼此相助,便叫身体渐渐增长,在爱中建立自己。 (弗4:15-16) 2 [18]

感谢主,这首诗歌是辛辛道夫所写的,我们知道那是在十八世纪1727年,在摩尔维亚 Herrnhut 守望村。辛辛道夫是神所使用的器皿,当时各地逃难的、躲避逼迫的弟兄姊妹们,有很多在圣灵的引导下聚在了守望村 Herrnhut,辛辛道夫在他们中间服侍他们。

这一些是同样为主的名受苦的,在改革运动、圣灵的水流,过去了差不多两百年,他们坚持走主的路,没有留在推雅推喇里面。但是这一些聚在一起的弟兄姊妹是有各种神学思想的,有各种宗派的;他们在真理上有所不同,他们在性格上有所不同,他们在实行上有所不同。

感谢主,在教会历史里面,有一个复兴运动是很清楚的。它不仅是圣灵的复兴,它更是合一的复兴。这个复兴就是摩尔维亚复兴运动,在1727年所开始。当圣灵浇灌在他们中间的时候,

他们本来要四分五裂,可以各奔东西。五年前他们在守望村聚在一起的时候,他们觉得是神为他们预备,好像《诗篇》八十四篇一样,神为他们在殿中预备抱雏之窝。但是,五年以后他们感觉这里就像所多玛、蛾摩拉一样。

主的爱应该是胜过一切的,主的爱应该是召聚我们的。但是在摩尔维亚,他们的早期,他们(的爱)摇摇欲坠了。但是感谢主,他们的爱破产了,但是主的爱成为他们的产业,借着辛辛道夫的服侍,他一家一家的去敲门,用基督的爱劝他们,求他们,与他们一同立约。他说:"弟兄们,好不好我们不要注重我们所不同的,我们注重我们所相同的。"

感谢主,主的爱在他们中间工作,不仅辛辛道夫有话,圣灵 更有话。当他们擘饼的时候,圣灵就浇灌在他们的中间,所以他 们都失去了他们自己。所以那一波圣灵的运动在 1727 年就带下 了摩尔维亚的复兴。

摩尔维亚的复兴除了他们的合一,他们还有许多的标记,他们有一百年的祷告,二十四小时不间断的祷告,维持了整整一百年。所以,这一百年教会的祷告,可以说是在祷告上的得胜者,这一个祷告就带进了圣灵继续的工作。

所以,1727~1827 整整祷告了一百年,在 1827 就有了英国的弟兄运动。

当然,圣灵有很多的工作,尤其我们看得见改革运动是圣灵的复兴,但是改革运动他们借了许多政治的力量;可是弟兄运动是纯粹神话语的运动。弟兄运动不用政治,他们就是单单地来读神的话语,所以带进了一个神话语的丰收。虽然弟兄运动的好景不长,但是神的的确确借着弟兄运动,在真理上、在教会的道路和实行上给教会许许多多的丰富。

然后又过了一百年,到了1927年,主在中国也有了一个类

似的运动。所以, 1727 摩尔维亚, 1827 英国弟兄运动, 然后 1927 主在中国的工作。

我们知道中国的门打开,就在 1827年。郭实腊(Charles Gutzlaff1803-1851)是敬虔运动的后裔,就在摩尔维亚他们祷告了一百年以后,他们的子弟中间有一个神所使用的郭实腊就来到了中国。我们知道这一些历史不是偶然的,神的旨意能在时代中有路。这个路还不是 1517 年改革运动最开始的那一波,是两百年以后在改革运动的基础上能够继续地往前去,跟这一首诗歌所代表的摩尔维亚运动有很重要的关系。

我们上一次说了,身体的看见,在教会历史里面你能看见真正认识身体、看见身体、懂得按照身体的律。其实身体的律就是圣灵的律,我们如果读《哥林多前书》十二章,身体最重要的不是那一个一个肢体,这些肢体很重要,但是之所以肢体能成为身体,因为每一个肢体都持定元首,每一个肢体都让生命的供应在他的里面,也让他在生命的供应中把自己贡献进去。

能看见身体、看见身体的律、并且进入身体的生活的,这是到了末后。所以,你去诗歌里面找,不用看身体了,连元首这个字,你去找,讲到基督是教会的元首的诗歌,我只找到这么一首,其他的元首都是祂复活,祂做了元首。你很少能找到说,我们教会众肢体要持定元首。

所以,我们就知道,基督是教会的元首,教会是基督的身体,虽然是写在圣经里面,但是今天圣灵把这个话点活在我们的里面,并且能够真正实行在教会当中的并不多。在过去的一百年里面,很多教会因为倪弟兄的教导,所以我们自认为我们是注重身体的。但是,我们所看见身体的光,还只是顾念身体的感觉,顺服身体的权柄,但是还没有到彰显那个身体的丰富,还没有进入各尽其职的那个职。「为要成全圣徒,各尽其职,建立基督的身体。」(弗

4:12) 那个职不是职事的职,而是身体的职。在基督身体上,每 一个肢体都在职事中有份。

你看见,这样实行的人并不多。为什么我们知道了身体,但是我们却没有完全走在身体的路上呢?因为元首在我们的里面分量还不够,因为我们对我们是基督身上的肢体的认识还不够,有许许多多其他的好东西挡住了主所要的好东西,主所要的是基督的身体。

你读整个的新约圣经,把荣耀教会讲的最清楚的就是《以弗所书》第四章和第五章。《以弗所书》第四章和第五章讲什么?讲教会是基督的身体。所以,我们知道,身体的看见和实行在启示的光中,在历史的水流里面,可以说是教会成熟的标记。

所以,虽然这样的诗歌并不多,但是我们感谢主给了我们一 首这样的诗歌。盼望在主回来以前,我们能把缺的歌补上去。不 是因为我们能够,是因为这是主所要的。

所以,但愿我们的颈项上都带上信心的金链。你「用你项上的一条金链,夺了我的心!」(歌 4:9)良人这么说。教会用什么来夺主的心呢?「项上的金链」。我们没有金子,只有神是金子,但是如果我们里面有信心,能抓得住神,不是我们能抓住祂,是祂让我们抓住。但是祂让我们抓住的时候,我们抓不抓得住祂。

如果祂把身体的宝贵告诉了我们,弟兄姊妹,我们能不能用我们的信心来抓住祂?如果主把祂所要的告诉我们,然后我们能够阿们,我们能够走在寻求祂心意的路上,那么良人说:「我妹子,我新妇,你夺了我的心。你用眼一看,用你项上的一条金链,夺了我的心!」(雅 4:9)。

我们没有时间再唱。我们稍微有一点交通, 盼望能把这个诗歌的感觉放在我们的心中。我们一起祷告。

#### ♦ 祷告

主,求祢垂听众圣徒的祷告,求祢垂听教会的祷告,感谢祢, 当我们一同祷告的时候,我们看见羔羊站立在锡安山上,羔羊的 同伴也要与祂一同站立。主,我们不配,我们也不能,但是感谢 祢,祢怎样向使徒约翰显现,主,祢也照样向我们这些被祢所爱 的人来显现,叫我们能成为耶稣所爱的那门徒。

主,但愿祢在我们里面继续的启示祢自己,但愿羔羊的启示,能夺我们的心,让我们忘记我们的名字,让我们隐藏我们的名字。 我们都能够成为耶稣所爱的那门徒。主,我们感谢祢,祢爱我们, 让我们能躺在祢爱的怀中。祢把祢的话告诉我们,祢也把祢的路 只指示我们。主,求祢借着祢的真理来引导我们。主,叫祢的脚 踪成为我们可走的道路。

主,我们感谢祢,两千年羊群跟随牧人的脚踪。主,但愿今 天我们也能好一点点的跟随我们中间牧人的脚踪,也能够跟随历 世历代羊群的脚踪。主,祢回来的日子近了,新妇已经渐渐妆饰 整齐。主,我们愿意答应良人的呼召。主,成就祢的旨意,在我 们的中间。

谢谢祢把祢的话继续地开启在我们的里面。我们求祢早晨继续与我们同在。主,照着我们的渴慕,祢向我们说话;照着祢所赐给我们的信心,祢向我们说话,更是照着祢心中纯全善良的旨意,主作工在我们的中间。不只把话给我们,主,我们也求祢使我们成为祢手中的工作。主,像诗一样的工作,成就在我们的身上,荣耀、敬拜、爱戴都归给祢。

听我们同心合一的祷告,奉主耶稣基督宝贵的名,阿们。

### 第二段 圣灵的引导

徒 2:4「他们就都被圣灵充满,按着圣灵所赐的口才,说起 别国的话来。」

徒 2:32-33「这耶稣,神已经叫他复活了,我们都为这事作见证。他既被神的右手高举,又从父受了所应许的圣灵,就把你们所看见所听见的,浇灌下来。」

弗 4:11-13「他所赐的有使徒,有先知。有传福音的。有牧师和教师。为要成全圣徒,各尽其职,建立基督的身体。直等到我们众人在真道上同归于一,认识神的儿子,得以长大成人,满有基督长成的身量。」

弗 4:15-16 节「惟在爱中坚持真理,凡事长进,连于元首基督。全身都靠他联络得合式,百节各按各职,照着各体的功用,彼此相助,便叫身体渐渐增长,在爱中建立自己。」

## ◆ 信息

《以弗所书》第四章 15 节,我们照着原文的意思翻译,中文说「惟用爱心说诚实话」。基督徒有很多常用圣经,这句话我们是常常挂在口上的,但是这句中文的感觉和原来的感觉差太远了。我们说「爱心说诚实话」,其实我们主要是想说诚实话,想说我们心里所想的话;但是在这里讲的这个话比(我们讲的)这个要高很多了,这里讲到的是基督的身体。

建造基督的身体,15节讲到在爱中,16节也讲到在爱中。 15节,在爱中摸到真理是从这里开始的,因为真理是根基。在爱中你能够摸到根基,那你在爱中才能够摸到那个房子。15节是真理的根基,还有真理的柱石;16节是在爱中建立自己,那就是一楼、二楼、三楼,那就是走廊,那就是门,那就是走道,那就是卧室,那就是会议室,那就是客厅。 在爱中建立自己。15 节是讲到真理,真理是比较简单的,但是是最吃力的地方。你要盖一栋房子,根基盖好以后要把钢筋把它立起来,然后混凝土浇起来,你看到那是整个房子的力量,虽然那时候看起来不漂亮,很丑,但是那一栋房子的大局就定下来了。教会的那一个骨架 framework,那个能吃力量的骨架,当地震动的时候,当风吹的时候,当里面有重量的时候,能够承受得住,那就是要坚持真理。

但是,要坚持真理,就像鱼要在水中,鸟要在空中,人一定要在合适的氧气、温度的底下,那么真理需要在爱的里面。所以,这是 15、16 节的感觉,在爱中坚持真理,为什么?因为如果没有骨架,就没有房屋。但是,坚持真理还只是最初的,然后 16 节「联络得合式」、「各按各职」、「彼此相助」、「渐渐增长」,那么你看到的景象不仅是爱中坚持真理,而且是在爱中建立自己。这个建立自己就是第 12 节的那个「建立基督的身体」。

所以,《以弗所书》第四章,什么是荣耀的教会?这就是荣耀的教会。这里很清楚把建造的那一幅景象就描述在我们的面前。我们不是讲《以弗所书》,但是这一段是很重要的。我们讲《使徒行传》,背后有一个解释。我们稍微看了一下《哥林多前书》十二章,我们也稍微要看一看《以弗所书》第四章。

《以弗所书》第四章里面 11 节和 12 节, 11 节说「他所赐的,有使徒,有先知,有传福音的,有牧师和教师」,「为要成全圣徒,各尽其职,建立基督的身体。」

三处(经文),《罗马书》十二章,《哥林多前书》十二章,《以 弗所书》四章。当你讲到教会,当你讲到恩赐,当你讲到建造基 督的教会,这三章是最起码的。

但是,《以弗所书》第四章不同的在哪里呢?《罗马书》十二章,《哥林多前书》十二章,讲的都是职事的恩赐,就像《以

弗所书》第四章,「他所赐的,有使徒,有先知,有传福音的,有牧师和教师」,这个恩赐是职事的恩赐。这个恩赐是少数人,因为《罗马书》还没有讲到成熟的教会、荣耀的教会,《哥林多前书》十二章也还没有讲到荣耀的教会,但是《以弗所书》第四章、第五章讲的是荣耀的教会。

所以,四章 12 节的这一个「职」,不是使徒、先知这些有特别恩赐人的「职」,(使徒、先知这些有特别恩赐人的职)是《罗马书》十二章,《哥林多前书》十二章。《以弗所书》第四章的那个「职」、职分是每一个弟兄姊妹的职分。「使徒,先知,传福音的,牧师和教师」的职分是辅助性的职分、是手段性的职分、是过渡性的职分;那是客人,那不是主人。

教会的主人是什么?是《以弗所书》四章 12 节的职分,「各尽其职」,这个「职」叫做身体的职分。所以,今天主带领我们,我们取这个题目(身体的职事);我们是看很简单、很轮廓性的来讲什么叫做身体的职分。

但是只有我们里面有身体职分的开启,我想几乎毫无例外的,在所有人心目中的那个职分是《罗马书》十二章、《哥林多前书》十二章,是《以弗所书》四章 11 节的那个职分,「他所赐的有使徒,有先知。有传福音的。有牧师和教师。」等等,我们羡慕这一些恩赐。但是很少有人会说我羡慕做基督身上的一个肢体,就像很少有人说我羡慕做一个人,做人真好,我们都要做君王,都要做富翁。所以,为什么我们喜欢波阿斯,因为我们说波阿斯是一个大财主。

我们把神的话变了,神的话要我们羡慕的是「人算什么,祢 竟看他为大,将他放在心上」(伯7:17)。弟兄姊妹,做人真好啊。 好不好?我们今天换一个角度,做教会里的一个平常的弟兄和姊 妹真好啊。这就是主所要的,为什么?因为,如果你是教会里的 使徒和先知,我们在教会里面,当我们做使徒和先知的时候,我们是教会的配角,但是只有当我们在教会里面作一个弟兄,作一个姊妹,我们才成了教会的主角,根据《以弗所书》四章 12 节。弟兄姊妹,明白吗?

很多人要做传道人、讲员,但是他不要做弟兄的。他今天来 到教会中,他有任务来的,所以别人都在爱主,但是他没有时间 来爱主。爱主,有时间再爱,今天我忙,今天我要讲道,今天我 要带领复兴,我要带弟兄姊妹祷告。我们的脑子中充满了主的工 作,我们的脑子中把主放在了一边。

所以,当我们工作的时候,其实我们是今天这个聚会里面的配角。但是当我们站在元首的底下,在今天教会聚会中做这个聚会中的一员,做身体上的一个肢体,我们就成了《以弗所书》四章 12 节的主人。

我想把这个印象藉着《以弗所书》四章 12 节,这就是荣耀的教会。那个里面有一个很重要的秘诀,就是「各尽其职」。我们要问,这个身体的职分,就是每一个弟兄姊妹可以尽的职分,你问那是一个什么职分呢?我也不会讲道,我也没有特别的恩赐,不会医病赶鬼,我在身体中要尽一个什么样的职分呢?

我们今天盼望一起能来看这个题目。

因为圣灵的引导,我们原来想两堂就可以了,但是我们一边讲,一边要看主的引导。我觉得也许我们一方面,我们每一个人对于圣灵都有我们自己主观的认识,因为异象和真道,是要照着主的话,照着主的意思;但是圣灵的引导是活的,因为是在此地、在此时,祂有一个大方向,祂是根据那个大方向,祂来定今天这个时候祂要怎么做。

#### 圣灵的引导

- 明白神的旨意
- 团体的接受引导
- 身体的看见、身体的律、身体的生活
- 身体的职事

所以我们对于圣灵的引导有很强的主观性,所以圣灵的引导不好说。如果我们讲圣灵怎么引导我的,圣灵不一定这样引导你;圣灵引导我们的,圣灵不一定这样引导你们和他们。所以,我们还是要回到主的话语里面。

圣灵的引导有祂的方向,当我们来看这个方向的时候,我们就需要谦卑。你我不一定阿们,因为我们对圣灵有我们的认识和感觉。但是弟兄姊妹,不会「各人行自己眼中看为正的事」。圣灵的引导有祂的规律,也给我们有祂的榜样和例子。所以我们愿意回到基督升天,圣灵降下(来看)。

所以,圣灵降下最初的基督工作的三十三年,然后圣灵也有工作三十三年。圣灵工作的头三十三年如何,那么后来也如何。 所以我们用《使徒行传》来找几个(重点),我们当然只能剪影, 所以我们找了几个很重要的题目。

第一个题目是,圣灵的引导是根据神的旨意。所以我们要明白圣灵的引导,其实就是要明白神的旨意。这个我们跟团体的引导是放在一起,我们一带而过,但这其实是一个很基本的点。因

为你要认识神的光,「神就是光,在他毫无黑暗」(约1:5)。但是来到我们的身上,我们的眼睛是有限的。

当我们年幼的时候,我们能看到的亮度有这一个亮度,那是年幼的亮度;但是慢慢慢慢我们有一些成熟了,我们进入青年期了,我们又有青年期的亮度。然后慢慢慢慢我们成熟了,我们能进入到成熟的亮度。在神的话语里面,要来到神的面前,你看到会幕也好,圣殿也好,至少可以分为三层。在神殿宇的范围里面,有外院,那是天然光;到圣所,那是灯台光;然后到至圣所,那是神的荣耀为光。

所以,明白神的旨意有一个诀窍,我们就要知道是不断进步的。如果我们今天明白了一点,我们有了明白的经验,你就认为那个就是了。弟兄姊妹,那就是我们不明白神旨意的原因。

我们今天很普遍的弟兄姊妹是停留在, 进是进来了, 你进入 到神的院中, 但是我们虽然在神的院中, 可是我们依赖的并不是 圣灵的油所发出来的那个灯台的灯光, 我们依赖的还是天然的光。 换句话说, 天然光就说明我们的改变并不大, 我们的进步并不多, 我们离神的距离还是非常远。那么, 我们想要明白神的旨意在我 们身上, 我们就要有一个学习。从外院要进入到圣所, 从天然光 要进入到油的光, 那个油是圣灵的光。所以这是一个前提。

很多东西你有你的观点,我有我的观点。但弟兄姊妹,我们要问的是今天,主在我们的身上,我们进入了圣所没有?就着我们生命中的光,神是光,「生命在他里头,这生命就是人的光」(约1:4)。弟兄姊妹,我们如果到主面前去问一问,主作我们的光,作到哪一步?这是一个基本的。

如果我们都停留在外院,我们都停留在吃饼得饱,从主得祝福、祂是为着我的光景里面,那么你能接受圣灵的引导,但是你只能接受这一个层次圣灵的引导,教会就无法往前去。教会能不

能往前去,是要看有多少人他不甘心留在离神比较远的外院的光景来亲近神。他是亲近,更亲近,他从外院能亲近到圣所里去,那么教会就能进步。

到了圣所里面,有了灯台的那一个灯油的光,你并不满足,你还要经过幔子,进到至圣所里去;虽然是更困难了,但是是更亲近了。弟兄姊妹,亲近更亲近,「义人的路,好像黎明的光,越照越明,直到正午」(箴 4:18)。从外院的光进到圣所的光,从圣所的光进到至圣所的光,这是明白神旨意的窍。这不是讲道理,这是生命。

如果我们肯,在每一步都有很多缠累我们的,缠累就是不信。 但是我们愿意脱下重担就是信,有了信心就能够进步。但是为什 么我们那么难进步呢?因为我们的不信。

所以, 主耶稣预备门徒预备了三年半。等到门徒认识了复活的主, 他们已经很进步了, 对不对? 但是, 那不过是《使徒行传》的开始, 等到主升天到宝座神的右边去了以后, 圣灵降下, 你看门徒被带到新的阶段。

《使徒行传》的阶段是明显胜过四福音阶段的。虽然主不在了,但是四福音的主的工作,还只是主初步的工作。但是《使徒行传》借着圣灵,主的工作才是真正的工作。所以主说,你们要做比我更大的事。意思就是,《使徒行传》里面主的工作是超过了四福音里面主的工作。四福音里面主受许许多多的限制,被受肉身的限制,他受祂只能在门徒的边上的限制,他受时间和空间的限制。但是到了《使徒行传》,我们的主可以超越这些的限制。

所以,能从四福音进到《使徒行传》,弟兄姊妹,需要经过十架的痛苦和忧愁。主说「你们不要忧愁」(约 14:1)。「我去是为你们预备地方」(约 14:2)。如果我们要长进,我们就要经过忧愁,所以有逼迫,所以有疫情。但是如果我们是真的「被神的灵

引导的,都是神的儿子」(罗8:14)。如果我们是真正神的儿子,弟兄姊妹,忧愁、痛苦、受限制是暂时的,主真正的目的是把我们从外院带进圣所、从圣所带进至圣所。这个是圣灵的引导。

然后,这是个人的,但是不仅仅是个人的。来到新约圣灵的工作,如果你讲的圣灵就是《使徒行传》一章 8 节的圣灵,那个圣灵不仅仅是感动个人,那个圣灵可以说真正的目的是引导教会。所以有《使徒行传》一章、《使徒行传》十三章。所以,第二点我们讲到团体的接受圣灵的引导。

然后,第三点,这是好几堂我们讲到身体的看见,身体的法则,还有身体的生活或者叫做身体的律。身体的看见、身体的律和身体的生活,我们不重复了。《以弗所书》第四章、第五章,可以说是教会最高的启示。

但是一到三章是启示,四、五、六章是建造。新约圣经讲的那一个最完美的、最成熟的建造是身体职分的显出。所以他讲的不多,因为这对于听的人是有要求的。对罗马的教会讲,当然「在基督里成为一身」(罗12:5)。但是「成全圣徒,各尽其职,建立基督的身体」(弗4:12),在《罗马书》讲的没有那么清楚,在《哥林多前书》讲的没有那么清楚。但是《以弗所书》第四章和第五章把他讲清楚了,那个话讲透了。

保罗说,「在完全的人中,我们也讲智慧」(林前 2:6)。但是 哥林多教会不完全,但是《以弗所书》就是那一个完全人的智慧。 所以,弟兄姊妹,当我们讲到荣耀教会的时候,我们讲到的是完 全人的智慧。我们讲的不完全,但是主所要的那一个是完全的。 我们需要接受圣灵的引导,我们才能够看见主心中的秘密。身体 是在至圣所的。弟兄姊妹,基督身体的看见和实行,是在至圣所的。

今天我们来看第四个题目,就是身体的职事。身体的生活和

身体的职事是相连的。如果你要问,为什么我们上次讲,他们「恒心遵守使徒的教训,彼此交接,擘饼,祈祷」(徒 2:42),然后相爱,为什么他们实行身体的生活,就能够带下蒙福的光景呢?解释在于我们今天的交通,就是因为这样他们就进入了身体的职事。

每一个弟兄姊妹都在服侍,但是那个服侍不是你做你喜欢的, 我做我所擅长的,这个谈不上身体,这个只是恩赐,但是你要从 恩赐进入到身体,各尽其职,到底是什么职分?这是我们需要认 识的。所以,我们一起来看这一点。

稍微我们补几句,我们之前讲到的实行,当然我们就比较快,就把今天尤其我们需要进入的,我们从实用的角度和弟兄姊妹有一些交通,擘饼、教训、交通、祷告还有相爱等。当我们讲这些的时候,当然我们知道理论好讲、原则好讲,但是你要去实行的时候,每一个人面对不同的局面。我们每一处的聚会有不同的需要,所以面对这样情况的时候,很多时候,我们就会以为主的话不过就是一个梦。所以,我们听听这些信息,我们就是做做梦而已。但是我们说:这个东西行不通,做不到,没办法。

当然我们只是交通,我们相信,主可以做祂的工作。但是我们提醒一下弟兄姊妹,为什么很多时候做不到?生活就是这样,生活是要讲的。如果你能够过这样的生活,当然哈利路亚。可是如果你觉得,那个生活和我的生活有很大的距离怎么办?如果身体的生活,如果我们小组的擘饼,今天如果做不到,小组的擘饼5个字很容易讲,但是你今天试试看,如果你是新开始的聚会,你面对开始的艰难。感谢主,虽然艰难,但你有自由。但是如果你已经有十年了、二十年了、三十年了,你去实行小组的擘饼,弟兄姊妹,行不通。我们知道,我们看到太多了,行不通。但弟兄姊妹,《使徒行传》行得通吗?你面对耶路撒冷的圣殿,《使徒行传》的光景,行得通吗?不要讲门徒,使徒们行不通,主耶稣

来都行不通。所以, 主耶稣来到地上, 这三年半的工作不是在耶路撒冷的圣殿做的。路在何方? 那你要记得, 我们有《使徒行传》第二章, 是因为主用了三年半的时间来预备。

其实岂止三年半,主耶稣的一生前面还有三十年。从耶路撒冷城墙修建一直到道成肉身,这中间隔了六十九个七,四百八十三年。所以,如果我们盼望进入神的旨意,我们不要忘记,我们是从《使徒行传》第一章开始讲起的,但是神工作不是从《使徒行传》第一章开始的,最起码是从主耶稣三十岁出来传道,祂预备这十二个门徒。

你说,我们中间行不通。弟兄姊妹,为什么行不通?因为主还没有得着祂所预备的器皿。我们交通这些话,不是读了圣经、查了圣经来和弟兄姊妹们交通,是主在我们身上有一些工作,所以我想为觉得走得慢的弟兄姊妹打打气。《使徒行传》的路需要四福音的路来预备。如果我们所交通的身体的生活在你那里、在我那里行不通,弟兄姊妹,四福音永远是行得通的。我们让主带领十二个门徒,就因为有这 the training of the Twelve,有这十二个人的训练,时候到了,才能够有《使徒行传》第二章,「信的人都在一处,他们恒心遵守使徒的教训,彼此交接、擘饼、祈祷」(参 徒 2:42-44)。

这是对干走得慢的。

那走得快的呢?你也让我们在主里警告一下。弟兄姊妹,走得快的,你说走得快的,你已经走上去了,还会有问题吗?所有从神来的,所有生活的问题,你今天走上去了是没有错。但是走着走着,就会变空,就会走样。所以,走得慢的我们要提醒,走得快今天走得好的也要提醒。

身体的生活有两个拦阻。一个是慢的拦阻,感谢主,主给我们有路,你只要跟随主,你不用怕慢,三年半,时候到了,你看

见天就开了; 走得快的, 我们要提醒, 我们从无到有, 是能进入属灵的实际, 等到你有了, 宝贵的不是你今天小组式的擘饼; 宝贵的不是你听完道以后有一个小时、一个半小时的交通。新一代起来, 他并不知道今天这一个是花了多大的代价带进来的, 他想当然, 他觉得一切都是理所当然的, (所以) 在恩典中堕落是很容易产生的。

所以,我们交通身体的生活,但是弟兄姊妹,不要被外在的事物抓住那个心。没有,没关系;有,也没有什么了不起。重要的是,圣灵在其中带领我们,带领教会往前去,我们抓住这个原则。但是你不要强求,你不要听了一点应该怎么样的,一讲到我们中间的问题,你就摇头,你就吐苦水。弟兄姊妹,学不是这么学的。

在圣灵中学习的人,当你听见了一种实行,你今天不是说, "我们做不到,为什么我们就不能这样?"那是从肉体来的。你 听见了,你一个是数算主的恩典,我们没有都做到,但是我们今 天有了一点点,感谢主。另一面,你要摸到主的心。不要跟我们 现在看见的这个本末倒置的这种乱象(过不去),其实不要笑, 教会里面太多本末倒置的乱象。我们哪里有资格笑,(有资格) 抗议呢?你看看我们怎么擘饼的,你看看我们怎么读圣经的,你 看看我们怎么跟随圣灵的,到处都是本末倒置,次要的东西占了 主要的地位。

所以,弟兄姊妹不要强求。盼望这些交通出来以后不要成了难处,盼望的是能开启我们,让我们能够摸到主的心,我们能跟随圣灵的引导走在主的路上。得着迦南地的,不是都是耶斯列平原,有的是在平原、山谷,感谢主。有的是在山地,其实只有山地,希伯仑才能得到最好的葡萄。我们不识货,在海边的平原,在约旦河谷,在黑门山,在南地,只要是主的地,都是迦南美地。

我们把身体的原则告诉弟兄姊妹,把身体该有的生活告诉弟兄姊妹。但是你要实行的时候,是在圣灵的手中,祂是活的不是死的。那么今天我们想身体的律,身体的生活还要再往上走,进入到身体的职事。

# 第三段 受膏的三职分

### 受膏的教会

--教会的诞生: 耶路撒冷教会

徒2:4 他们就都被圣灵充满,按著圣灵所赐的口才说起别国的话来。

徒2:32 这耶稣,神已经叫他复活了,我们都为这事作见证。

徒2:33 他既被神的右手高举,又从父受了所应许的圣灵,就把你们所看见所听见的,浇灌下来。

创28:12,17,18 梦见一个梯子立在地上,梯子的头顶著天,有神的使者在梯子上,上去下来... 这不是别的,乃是神的殿,也是天的门。」雅各清早起来,把所枕的石头立作柱子,浇 油在上面。

诗133:1 (大卫上行之诗。)看哪,弟兄和睦同居是何等的善,何等的美!

诗133:2这好比那贵重的油浇在亚伦的头上,流到胡须,又流到他的衣襟;

诗133:3 又好比黑门的甘露降在锡安山;因为在那里有耶和华所命定的福,就是永远的生命。

什么叫做身体的职事?我们开头念了《使徒行传》第二章。 耶路撒冷教会的特点是什么?我想不可能有第二个解释。耶路撒 冷的特点就是受膏。基督既「被神的右手高举,又从父受了所应 许的圣灵,就把你们所看见、所听见的浇灌下来」(徒 2:33),所 看见、所听见的就是在耶路撒冷教会里的种种。所以耶路撒冷教 会的特点是因为它是圣灵浇灌下来的结果。所以,你要问耶路撒 冷的特点,那是受膏的教会。

在旧约里面有很多受膏的图画。《创世记》二十八章,这是圣经中第一次讲到 the house of God 神的家,中文翻译成殿,殿的味道就会不太一样了,其实那个原文的字是神的家,这「是

神的家,也是天的门」(创 28:17)。雅各梦醒以后,这是他对那一个梦的总结。然后当他这个话讲完以后,当太阳升起的时候,那是在复活的里面雅各就把石头立起来,把油浇在石头上面。

什么是《使徒行传》第二章呢?彼得是一块石头,雅各、约翰、十二使徒都是那一块石头。这一百二十个人是那一块石头,跟随耶稣的众门徒是一块石头。如果只有石头,没有神的家,没有教会。但是把石头立起来,把油浇上去,神的家就出现在地上。

所以,我们知道在圣灵的思想里面,圣灵的膏油是为着神的家、神的教会。如果没有圣灵,你只看到石头,但是你看不到活石。可是当圣灵浇灌下来,你看见石头变成活石,活石就成为灵宫。

《诗篇》一百三十三篇是另外一幅,这是一幅生命的图画。它没有讲到石头。《创世记》二十八章是讲到石头和油。《诗篇》一百三十三篇是讲到弟兄和那个油,弟兄和那个甘露。它是从生命的角度,这就是家呀。讲到殿的时候,那是石头;讲到家的时候,那是弟兄。所以《创世记》二十八章、《诗篇》一百三十三篇给我们一点思想的图画。那么那幅图画应验的时候,就是在《使徒行传》第二章。

所以,《使徒行传》第二章讲到,耶路撒冷的教会就是油浇在石头上,就是油浇在亚伦的头上,就是黑门的甘露降在锡安山。 所以受膏是耶路撒冷的秘诀,受膏也是每一个教会的秘诀。只要 是圣灵的工作,不管今天人多人少,只要天向教会打开,黑门的 甘露、贵重的油,浇在教会的身上,好像雅各的那个石头,浇在 那个石头上。

我们说,哎呀,我们只是刚开始的一个组。前几个月,听见 有个弟兄说,哎呀,我们人很少,我们只有四五十位弟兄姊妹。 很多弟兄姊妹瞪着他,你是身在福中不知福。你们四五十人少, 你叫我们情何以堪。弟兄姊妹,当我们看见,我们就十来个人的时候,我们觉得成百上千那是大石头,那都已经是盖好的房子了。 四五十人,那是比我们体面的石头,我们十个人、二十个人就是一块小石头。弟兄姊妹,问题不在于石头是什么样的石头,问题 在于有没有油浇在上面。

教会的意义和价值,你人多也好,人少也好,都是石头,没有好比的。我们要追求的,不是石头的大。你看这是「何等的殿宇」,这是「何等的石头」(可13:1)。主耶稣祂爱耶路撒冷的圣殿,但主耶稣可以说,他背对耶路撒冷的圣殿。问题不在于石头,他要做的是什么?他要把油浇在这一些可以说不成器的石头上。

成器, 因为神要使用他们; 不成器, 因为他们常常拦住神的

# 受膏的教会

赛61:1 主耶和华的灵在我身上; 因为耶和华用膏膏我

参索尔[十字架的凯旋2.2]

受膏者: 在旧约时期, 神设立了三种首要的神权受膏

- 膏立大祭司(利8:12;诗133:2);
- 膏立君王(撒上10:1;16:13);
- 膏立先知(王上19:16):

祭司 利8:12 又把膏油倒在亚伦的头上膏他,使他成圣。

诗133:2这好比那贵重的油浇在亚伦的头上,流到胡须,又流到他的衣襟;

**先知** 民11:25 耶和华在云中降临,对摩西说话,把降与他身上的灵分赐那七十个长老。灵停在他们身上的时候,他们就受感说话,以後却没有再说。

王上19:16又膏宁示的孙子耶户作以色列王,并膏亚伯米何拉人沙法的儿子以利沙作先 知接续你。

**君王** 撒上10:1 撒母耳拿瓶膏油倒在扫罗的头上…说「这不是耶和华膏你作他产业的君吗? 撒上16:13撒母耳就用角里的膏油,在他诸兄中膏了他。从这日起,耶和华的灵就大大 感动大卫。撒母耳起身回拉玛去了。

工作。但是油浇在石头上面, 弟兄姊妹, 那就是教会的意义, 那就是教会的特点。

那么我们要问,怎么说明我们中间是有油浇在我们的身上? 这就是今天我们要谈的。在旧约圣经里面,这是每个弟兄姊妹都 很熟悉的。什么是那个膏油?《以赛亚书》六十一章1节,这是 主耶稣出来服侍的时候, 祂用的一节圣经。所以这是很重要的圣经。「主耶和华的灵在我的身上; 因为耶和华用膏膏我」(赛 61:1)。所以膏油就是圣灵。

那我们要问,如果圣灵的膏油在教会身上,那是一个什么样的光景呢?那是一个什么样的结果呢?弟兄姊妹,很简单,在旧约圣经里面,这也是旧约圣经最重要的一个字就是弥赛亚,弥赛亚就是受膏者。受膏者是什么意思?我们知道,在旧约里面,神设立了三种叫做神权受膏。

以色列人常常有膏,对不对?我们冬天了,皮肤干了,涂一点膏油,这个是我们生活的受膏。但是旧约圣经里面有三种神权受膏,当他们用了那一个特别的膏油,这是圣的膏油,不是俗的膏油。我们平常用的膏油是俗的膏油、美容的膏油、医治的膏油,但是有一个膏油叫做圣的膏油,它代表的是圣灵。圣灵的膏油下来,祭司就出现;圣灵的膏油下来,君王就兴起;圣灵的膏油下来,先知就说话。

我们不温习索尔的圣经了。这是索尔给我们很清楚的,圣经都有引。这个只能大家自己去看。神膏亚伦的时候,膏油倒在亚伦的头上。所以当讲到祭司,你看山上的样式,《出埃及记》里面,连续有三章圣经讲到怎么做祭司。

我们没有办法细讲。但是, 弟兄姊妹, 如果圣灵说膏, 如果我们要效法耶路撒冷教会, 那么教会中间应该有祭司的职分。这个职分不是有的人他特别设立为弟兄姊妹祷告、为教会祷告的; 不是有的人他特别精通音乐, 当他弹起琴来就把弟兄姊妹带到主的宝座前, 是有祭司的恩赐, 但是我们这里讲到祭司的职分是, 你、他、他、我、我们, 只要是基督身上的肢体, 只要我们是每一个人、众人, 我们都在祭司的职分上面有份。

这是圣灵要带我们进入的光景。这是不容易的光景。我说了,

只有少数人是祭司,或者我们说,我们这里没有人特别有恩赐,特别有祷告的恩典。每个人都可以祷告,但有的人祷告,一祷告,好像天就打开了,对不对?你在擘饼聚会中,你看见,有的弟兄姊妹,他就是会祷告,他的祷告就好像香气,祷告是香。最会祷告的人你可以把耳朵捂着、鼻子捂着,但是那一个直入心扉的香气,它就是藉着祷告,它有那个穿透力,它就是能够进来。我们被死亡,被忧愁捆绑,被我们的魂捆绑的,但是基督的香气渗入我们的心扉,它穿透了死亡,它穿透了黑暗,它穿透了老化,它让我们苏醒过来,这个是祭司的恩赐。

但是,教会如果有圣灵的同在,少数弟兄姊妹可以没有这个 恩赐,但是我们众人可以有祭司的职分,就叫做各尽其职。

先知也是一样的。其实最早的先知受膏,很显然的,摩西是受膏的。《民数记》十一章「把降与他身上的灵分赐那七十个长老。」(民 11:25) 所以虽然没有摩西受膏,但是在摩西身上不是用膏油做记号。摩西身上的圣灵很明显的,摩西身上有灵,所以摩西是受膏的,摩西是先知。将来「神要从你们弟兄中间给你兴起一位先知,像我」(申 18:15)。像摩西是受膏的先知。以利沙是受膏的先知。然后扫罗和大卫受膏作「耶和华···产业的君」(撒上 10:1)。所以君王受膏,这个君王,特别说到是耶和华产业的君。

所以旧约中是个人的受膏。来到新约,神还是膏个人,所以 我们个人都有恩赐;但是《使徒行传》给我们看见,耶路撒冷给 我们看见,神不仅在新约时代,不仅仅膏个人,祂要膏的是教会, 祂要膏的是基督的身体。

宇宙的教会只有一个,严格来说,只有一个身体是受膏的,就是普世基督的教会。但是,圣灵的工作,今天祂是在时间和空间,在具体的时空中来彰显那一个受膏的身体,这就叫做见证。

所以在我们中间,也许我们只有十个人聚集在一起,但是如果我们这十个人聚在一起,我们有志向。主的恩典也慢慢在我们中间显明出来。我们中间虽然只有十个人,但是我们有十个人一起来尽祭司的职分。虽然只有十个人,但我们十个人一起来尽先知的职分。虽然只有十个人,但是神在我们中间的权柄,遇到问题,我们能够有神所要的反应,能征服许多的迦南人。不是一个人做了决定,大家一起跟着他走,而是团体的君王。那么,在我们中间有身体的见证。

当我们讲身体的见证的时候,有点抽象,我想我们就用祭司的职分、先知的职分和君王的职分,和弟兄姊妹来看教会今天的普遍的状况。

第一,这三个职分不平衡。你到有的聚会,也许很多都是姊妹。他们说,我们也没有人会讲道,但是你到他们中间,你发现他们最明显的特点就是他们祷告,他们天天祷告,常常禁食祷告。为什么?因为被逼的。他们觉得我们没有路,我们也不知道怎么办。我们就是常常的祷告。在这个聚会中祭司的职分比较明显。

但是如果你没有身体看见的时候,你会发现,弟兄姊妹也就依赖在少数的弟兄姊妹的身上。所以我们的问题,第一,三个职分不平衡,常常是三选一。还有的教会话语蛮强的。但是弟兄姊妹之间的爱就缺乏。或者你到有的聚会,弟兄姊妹联系很紧密,大家真的像一家人一样。那么话语强的,你可以称他为先知的职分,那个"爱"强的,你可以称他为君王的职分,那个祷告强的,你可以称他为祭司的职分。很普遍的。

所以为什么现代的敬拜, 灵恩运动, 我们不管它偏了没有, 但是那是针对教会祭司的职分, 灯光慢慢黯淡, 神许可灵恩运动 (的产生)。所以你看, 今天教会至少在诗歌和祷告敬拜上, 比 起一百年前有了许多的进步, 不再是那么死沉, 不再是唱诗的时 候,很多教会她可以不偏,但是她是活的,那就是祭司职分的恢复。

注重讲道的,注重先知的职分。注重弟兄姊妹彼此相爱的,因为新约的君王是爱的君王,你爱的多,你权柄就明显。你发现,教会普遍的光景,你基本上到一个聚会,如果那个聚会有吸引力,你去问,到底是什么吸引?这三个,我不讲走样的光景,如果是合乎神心意的,一定是其中一个职分显出来,就能够吸引弟兄姊妹。

但是神的心意是什么?神的心意是祭司+先知+君王。

这是我们第一个短,不平衡。

第二个短,有人这里有祭司职分,换句话说这里有基督的彰显。基督彰显出来,圣灵彰显出来,要么是以祭司的方式,要么是以先知的方式,要么是以君王的方式。但是另外一个我们的问题,我们的不足,我们的不成熟,就是你去看,今天这个聚会中有祷告的香气,原因是什么?是因为有一个人,或者好一点,因为有几个人。

你很少看见这里人人都是祭司。如果这里人人都是祭司,那 个祭司的特点是来自于身体的职事。如果这里是因为今天某某人 在,所以祷告好。某某人不在了,祷告就落下去了。弟兄姊妹, 你看到这是执事,这不是身体。

执事的职分和身体的职分,先知和君王一样,我们今天如果有讲到身体的职分,为什么我们要这样讲?因为今天教会的不成熟,显在两个方面。第一个方面,祭司、先知、君王,我们偏科,我们挑食。我喜欢讲道的,我其他东西就不管了,我就盼望教会的讲台能够强,强了就满我的意了。弟兄姊妹,是,如果有人会讲道,弟兄姊妹得着供应、得着喂养。但是你要回到神的话语里面,基督不仅仅是先知,基督也是祭司,基督更是君王。所以我

#### 们不能偏科。

第二,我们不能投机,什么叫投机?有人读圣经,我们只要听一听就好了。这叫什么?这叫做教会中的投机。神让有人明白圣经,是让他先明白。然后呢,然后让众人一起明白;神让有人多读圣经,是让他先读,然后众人一起要读。如果只有少数人读圣经,其他人不读圣经,弟兄姊妹,这是失败的见证。只有当众人都来读主的话,你的「律法全备,能苏醒人心」(诗19:7)。你的见证确实「能明亮人的眼目」(诗19:8)。我们每一个人都说,你的话「比精金更宝贵,比蜜甘甜」(诗19:10)。你看见这个先知到位了,但如果只有少数几个人明白主的话,弟兄姊妹,那不算数的。那不过是半成品,那不过是在路上,那不过是刚刚开始而已,不能满足主的心。

所以我们这样讲以后,弟兄姊妹,你就有了教会的图画。什么是受膏的耶路撒冷?在这里有祭司,有先知,有君王。你进到聚会里面,好像聚会的空气,有祭司的空气;聚会的空气,有先知的空气;聚会的空气,有君王的空气。你因为摸到了祭司,你摸到了主;你摸到了先知,你摸到了主;你摸到了君王,你摸到了主。

而且你再深一点看,你发现,这个祭司的空气不是少数人带来的,是全教会聚在一起带来的。这个先知是全教会聚在一起的那个先知。这个君王是全教会聚在一起的那个君王。如果有一天这个光景能出现在我们中间,不管人多人少,不管我们有没有特别的恩赐,弟兄姊妹,那就是成熟的教会,那就是荣耀的教会,我们今天有路了。

那么我们来稍微来看一看这一件事。

这一章我就不多说了,你要回去听真理课程。索尔就讲到,不仅仅旧约中的受膏者,整个新约的特点《耶利米书》,还有《希伯来书》八章,你去读,「那些日子以后,我与以色列家所立的约(也就是新约),乃是这样」(来8:10)。索尔弟兄帮助我们,下面这一段新约的描述:

# 受膏的教会

参索尔[十字架的凯旋2.2]

因此, 当救恩的中保被称为基督或弥赛亚(就是受膏者)时, 就意味着旧约最高的 诸职事与尊荣都在祂的身位中同归于一, 所有预言都在祂身上达到了永恒的应验。

根据耶利米关乎新约的预言(耶31:31-34;比较来8:8-12),弥赛亚将要:

- 将祂的王权扩展到内在生命里(耶31:33;林后3:3);
- 赐下普遍性的预言恩赐:
- 并永远完成了祭司的职任(耶31:34);

来8:10-12 主又说:那些日子以後,我与以色列家所立的约乃是这样:我要将我的律法 放在他们里面,写在他们心上;我要作他们的神;他们要作我的子民。他们不用各 人教导自己的乡邻和自己的弟兄,说:你该认识主;因为他们从最小的到至大的, 都必认识我。我要宽恕他们的不义,不再记念他们的罪愆。

耶31:33-34 耶和华说:「那些日子以後,我与以色列家所立的约乃是这样:我要将我的律法放在他们里面,写在他们心上。我要作他们的神,他们要作我的子民。他们各人不再教导自己的邻舍和自己的弟兄说:「你该认识耶和华』,因为他们从最小的到至大的都必认识我。我要赦免他们的罪孽,不再记念他们的罪恶。这是耶和华说的。」

第一,把神的王权扩展到了内在的生命。这是新约和旧约的差异。旧约的王在外面,旧约的王会堕落,但是新约的王、神的律法刻在我们的心里。「我要作他们的神,他们要作我的子民」(耶31:33)。这是内在生命里的王权。

第二,普遍的预言恩赐。你们「从最小的到至大的,都必认识我。」(耶 31:34)每一个人都可以像教师一样。

第三,「我要宽恕他们的不义,不再纪念他们的罪愆」(来 8:12)。所以新约的特点,真正的君王,真正的先知,然后真正 的祭司。

顺便, 弟兄姊妹, 这一段圣经也告诉我们, 新约是所有的人, 所有人里面都有王的权柄, 所有人里面都有预言的恩膏, 所有人

里面都可以作完全的祭司。

所以当我们在讲耶路撒冷教会,受膏的教会,你就明白,今 天我们如果教会身体的见证,乃是新约的彰显。这不是小事,这 是真正的事。

## 圣灵的引导(6)

#### --身体的职分

弗4:11 他所赐的,有使徒,有先知,有传福音的,有牧师和教师,

弗4:12 为要成全圣徒, 各尽其职, 建立基督的身体,

弗4:13 直等到我们众人在真道上同归於一,认识神的儿子,得以长大成人,满有

基督长成的身量

#### 耶路撒冷教会: 受膏的教会

- 1. 受膏的祭司
- 2. 受膏的先知
- 3. 受膏的君王
- 4. 受膏的身体

回头来看《使徒行传》一章到七章, 耶路撒冷教会的特点到底是什么?

我们就从这个角度来看,耶路撒冷的特点她是受膏的教会。 所以你在第一章到第七章里面,你可以看见,第一,全教会有祭 司的职分。

祭司是神的殿。所以当他们聚集在一起,有一个特点,他们成了新约的那个殿,神的同在托在他们的中间,这就叫做祭司。你能把人带进神同在的里面,那就是祭司所做的。祭司是与神的殿发生关系。

第二,受膏的先知。每一章你看见,虽然是彼得起来讲,但 是十二个人也一同起来讲,虽然是彼得起来讲,但是讲完了以后, 神的道运行在弟兄姊妹的中间。教会成了神的道的器皿。不是彼 得成了神道的器皿,是教会成了神话语的器皿。所以先知是讲到神的道。

第三,君王是讲到神的国。我们如果把它加在一起,受膏的身体。

所以,弟兄姊妹,荣耀的教会,今天在我们中间有一个很实际的路。这是我们从《使徒行传》,从《以弗所书》四章,我们能够看见的。我们怎么成为讨主喜悦的教会呢?我们要认识祭司的职分,然后我们要进入全教会,基督身体的祭司的职分。认识先知,基督身体的先知的职分;认识君王,基督身体的君王,整个放在一起,受膏的祭司,受膏的先知,受膏的君王,受膏的身体。

# 圣灵的引导(6)

#### --身体的职分

弗4:11 他所赐的,有使徒,有先知,有传福音的,有牧师和教师,

弗4:12 为要成全圣徒, 各尽其职, 建立基督的身体,

弗4:13 直等到我们众人在真道上同归於一,认识神的儿子,得以长大成人,满有 基督长成的身量

## 属灵的职分

#### 身体的职分

| 属灵的职分   | 常见教会 | 堂会聚会处 |
|---------|------|-------|
| 敬拜(祭司)  | 一人   | 几人,多人 |
| 话语(先知)  | 一人   | 几人    |
| 牧养 (君王) | 一人   | 一班    |

| 建造身体  | 重要实行  |
|-------|-------|
| 众人    | 灵修的建立 |
| 多人,众人 | 交通与进深 |
| 多班    | 小组的牧人 |

我这里做了一张表。一面我们有《以弗所书》四章 11 节到 13 节的话,另一面三个明显的职分,祭司、先知,君王大家可能 不一定听得懂,所以我取一部分(来说明)。

第一, 敬拜。

你来到教会中,什么可以彰显祭司的职分?那就是我们的敬拜。敬拜广义来讲,我们的生活就是我们的敬拜,敬拜是我们的态度。但是教会聚会的时候,有敬拜的。我们的祷告,我们不是求告,我们是宣告主的权柄。「诸天述说神的荣耀;穹苍传扬他的手段。」(诗 19:1)「诸山未曾生出,地与世界你未曾造成,从亘古到永远,你是神」(诗 90:2)。当我们祷告把神宣告出来的时候,这是我们的敬拜。当我们有人在那里祷告的时候,教会众圣徒一同说"阿们,阿们"。

弟兄姊妹,这是敬拜,如果你来到教会中,那个敬拜能把我们带到主的宝座前,那就是祭司的职分。教会的责任,教会在地上的使命是活出敬拜的团体。所以你先不要跟我讲教会里面神的话讲得怎么样,如果我们只有讲道,但是却缺少敬拜,教会的意义,教会就是残废的。

当然教会从地位上讲我们是荣美的。但是实际的光景,如果教会能把团体敬拜的光景摆在这个黑暗的世代,我们聚会的时候那个光能照出去,从什么地方照出去?从我们的敬拜照出去。这个光如果要强,你看到今天福音派的教会,普遍的教会,来到教会中,诗歌当然是大家一起唱的,但是在诗歌的服侍上,在祷告的服侍上,如果是一个人说了算的光景,那么那个光就不会很强,因为这与神的旨意是有距离的。

所以,为什么你看很多教会是没有公开祷告的。公开祷告是领会的人祷告,一个人祷告,他带大家唱诗,带完了以后他祷告,然后就交给讲台。弟兄姊妹,这是常见的光景。但是即使有恩赐,这个敬拜不足。

你来到很多受聚会处影响的,我们有时间开放给弟兄姊妹祷告,感谢主,比一个人要有进步,但是如果我们今天一百个人聚会,请问祷告的时间能有几个人能祷告?如果开放给弟兄姊妹祷

告,你看真的是平信徒祷告的,哈利路亚感谢赞美主。但是你实际到各地去看一看,时间是开放给弟兄姊妹祷告的,但是实际上是那些担责任的弟兄们在扛着这个聚会的祷告。

所以,我这里写多人或者写几人,什么意思?多人那光景还好一点,普通的弟兄姊妹祷告;几人就是那几个人祷告,比一人要好,但是主所要的是什么?主所要的是众人。

所以我另外一栏,建造身体里面,把荣耀教会的目标我们摆在弟兄姊妹的面前。主祂所要得着的教会是,你来到这里,这里有敬拜,有人是有职分的,几人和多人,甚至是一人,这是正常的。有一人,有多人,但是更有众人。

一年下来,不要一年了,一个季度下来,在这里聚会的每一个弟兄姊妹,在团体的敬拜中,都是常常有贡献的,这是身体的职分。如果我们今天达不到那个光景,我们就要悔改。如果我们今天达不到这个光景,我们就要在主面前寻求,我们要禁食。弟兄姊妹,一定要让主在我们身上有路,让受膏的教会今天能够出现在地上。这是敬拜。

第二,话语。

教会聚会的时候有神的话语,这个是先知。

那么我们也要问,今天你常见教会的光景是什么?当然是一个人讲了。有条件一个人讲,没有条件我们就几个人讲。大家都差不多,没有特别的悬殊,或者我们说我们要培养新的人,那么好一点,几个人来讲。你看到一个人的,你说这个大概是有牧师制度的,你看到几个人的,你说大概他们是弟兄会的。但在中国不一样,中国福音派的恐怕大家都是轮流讲,借鉴弟兄会的做法。但是我们几个人讲,应该不错了吧,我们几个人都能讲、都会讲,应该不错了吧?不够的,远远不够的。

你读《哥林多前书》十四章就知道,一个一个,你们都可以,一个一个,我们没有时间,但是你如果给弟兄姊妹有时间的话,你们都可以一个一个起来作先知、讲道,「叫众人得劝勉」(林前14:31),叫众人得帮助和供应。所以主所要的不是几人,而是多人,甚至是众人。

第三, 牧养。

教会中的牧养,弟兄姊妹有问题的时候,谁能陪伴他,能帮助他,能引导他?甚至在他还不知道他有问题的时候,有人能帮助他知道他的问题。弟兄姊妹,这是牧养。你在常见的教会里面,一遇到有牧养,大家说你去找牧师;一遇到有问题,大家说你去找长老,你去找年长弟兄,你去找负责的弟兄、负责的姊妹。常见的是一个人,好一点是一班人。弟兄姊妹,如果你有一百个人,这一班人有多少?几个?如果有一千人,这一班人有多少?可能十几个。

如果我们在这样的牧养的光景里面,你可以年幼的时候这么做。但是十年过去了,你怎么还在这么做呢?二十年过去了,三十年过去了,为什么我们停留在这样的光景里面呢?你给主耶稣三年半,十二个人就带出来了。每一个人都可以独当一面的。但弟兄姊妹,你给我们三年半,我们产生了什么人?如果我们的需要没有满足的时候,能出得来人;如果我们的需要从表面上满足了,我们就停止了我们的脚步,这是今天教会的光景。

所以我想,从敬拜、从话语、从牧养,你能看见我们今天不是荣耀的教会。我们今天是年幼的教会。那么我们的方向在哪里?我们给了弟兄姊妹建造身体的这一条路。

# 第四段 祭司的职分

## 1. 受膏的祭司 - 神的殿

诗99:6 在他的祭司中有摩西和亚伦;在求告他名的人中有撒母耳。他们求告耶和华, 他就应允他们。

太18:18 我实在告诉你们,凡你们在地上所捆绑的,在天上也要捆绑;凡你们在地上 所释放的,在天上也要释放。

太18:19 我又告诉你们,若是你们中间有两个人在地上同心合意的求什麽事,我在天上的父必为他们成全。

太18:20 因为无论在那里,有两三个人奉我的名聚会,那里就有我在他们中间。

1:14-26 等候 - 向主的旨意

耶路撒冷的榜样: 2:1-13 赞美 - 向主的作为

3:1-10 医治 - 向人的需要 4:23-31 争战 - 向仇敌的逼迫

我们一点一点来看。

但是祭司,我放在第一点来讲,为什么?受膏的祭司,整个的旧约,你看见,只要他们救赎的百姓一成形,以色列人一过了红海,主立刻把他们往西奈山带。带到西奈山以后,神把律法降下来,神把山上的样式赐给了摩西。可以说,"神急不可待",「神的帐幕在人间」(启 21:3), 祂要把祂的殿设立在以色列人的中间。

今天教会注重话语。简单的说,就是注重"我"的需要。你让弟兄姊妹来觉得有东西吃,用什么能让他觉得有东西吃?你给他时间,听一个小时,听半个小时。藉着听,你让他觉得他得着了,你就能够把人留住。所以今天能够留住人最好的办法,就是教会有强的讲台。我们看到历史上这些弟兄司布真(C.H. Spurgeon)、坎伯··摩根(Campbell Morgan),弗雷德里克·迈尔(F. B. Meyer)都是这样的来的。为什么会有名牧?因为名牧就是教会的灵魂。弟兄姊妹,这是正常的光景?还是不正常的光景?

你读旧约里面神的百姓,一年三次上耶路撒冷聚会。到耶路撒冷不是为了去听道的,他们的文化、他们的习惯不是今天更正教教会的文化和习惯。改革运动注重神的道,所以当然讲台成了教会的中心。但弟兄姊妹,教会本来不是这样的。教会是什么?教会第一是神的殿,旧约里面那么多的耶路撒冷,那么多的讲到神的殿,就是告诉我们今天新约教会是什么。

## 教会是什么?

教会第一个不是来听道的。第一个,是来敬拜神的,虽然新约的时代,你我在家里,你我一天二十四小时,甚至我们在夜间、在床上我们都可以敬拜。但是教会的使命和托付,主日早上为什么要到教会里去?我想,很多弟兄姊妹(觉得)迟到一点没关系,还在祷告没关系,还在唱诗没关系,哎呀,来了已经开始讲道了,"今天来晚了",这是我们根深蒂固的,这是更正教的观念,这不是从圣灵而来的观念。圣灵而来的观念,神的百姓聚在一起,这里是神的家,这里是天的门。

所以神的家第一个元素是祭司的元素。为什么我们说每一个聚会应该在祷告中开始。平常我们做不到,主日聚会总应该能够做到吧?为什么我们要在祷告中开始一个聚会?因为每一个奉主名的聚会,「两三个人在地上奉我的名聚集,我就在他们中间。」这叫什么?这就叫做神的殿。「神的帐幕在人间」(启 21:3)。我们要证明神是住在以色列百姓中的神,虽然以色列人是罪人,虽然以色列人他们的心刚硬,虽然以色列人他们常常埋怨,常常叫圣灵担忧,「他们断不可进入我的安息!」(诗 95:11)Nevertheless,但是虽然如此,神仍然住在神百姓的中间,这是神的荣耀,这是神百姓的祝福。

我们要把这一个,教会每一次聚会,不管是人多人少,两三个人、同工开会、还是今天全教会聚在一起,我们要把「神的帐

幕在人间」(启 21:3),把它表明出来,我们是忠心的,这就是教会的祭司性。这个祭司的责任不是落在少数弟兄姊妹身上。所以主耶稣为什么说 「无论在哪里,有两三个人奉我的名聚会,那里就有我在他们中间。」(太 18:20)你不要听错了,你说,"我们这两三百人,只要这两三个人在,主就在我们的中间。"你听错了,主说"这两三百人中间的任何两三个人,他们只要是奉我的名聚会,我就在他们中间。"

主在我们中间,一面是我们的特权。如果我们来的时候带着一块冰来的,我们走的时候可以如释重负,可以乌云化解,可以冰化掉,为什么?因为神的爱在我们里面焚烧,就把所有的杂质烧掉了,就把冰化掉了。我们尝到了神同在的甘甜,感谢主。聚会完了,我们应该是比解封的人还要高兴。

但是神的同在也是我们的责任。那些享受神同在的人,就是那一些扛抬约柜的人。人人都是祭司,人人都有责任。这个是新约中的膏油,这个叫做圣灵。新约教会里面有圣灵,第一个要让我们看见教会乃是神的殿,神真在你们的中间。

我们把第一章到第七章稍微找几个例子,我点一下大纲就好了。耶路撒冷教会这一百二十人,后来增加了三千人(徒 2:41),又增加了五千个人(徒 4:4)。

你看圣灵对他们的描写。第一章虽然圣灵还没有来,但圣灵的应许已经来了。他们聚在一起,寻求神的旨意。他们聚在一起 等候圣灵的浇灌和降临。这叫什么?这叫做作祭司。

你说,我祷告的也不好,我也不会祷告;你说,我圣经也不熟;你说,我也缺少祷告的同伴。弟兄姊妹,《使徒行传》第一章,我们总可以学习吧?《使徒行传》第一章就是教会祭司性的很重要的一条路。为什么神的圣灵会降临在他们中间?为什么彼得能起来说话?为什么后来教会能征服、征服、再征服?世界要

逼迫、逼迫、再逼迫, 但是教会能胜过、胜过、再胜过?

因为整个是从《使徒行传》第一章开始的, 主耶稣说, 你们要等候在耶路撒冷, 等候「从上头来的能力」(路 24:49)。教会如果肯在等候的上面忠心, 为什么等候? 因为有神的旨意在这里, 所以教会的祭司性, 我们向着神的旨意, 我们至少愿意作一个爱慕神旨意、等候神旨意的人。然后我们有实际的行动, 我们有等候神旨意的祷告, 你看教会的祭司性就有了。

第二章,他们「讲说神的大作为」(徒 2:11),向着主的旨意 等候,向着主的作为赞美。

第三章,「金银我都没有……我奉拿撒勒人耶稣基督的名,叫你起来行走!」(徒 3:6)。医治有先知性的医治,旧约里很多先知,他们行神迹奇事。但是医治也有祭司性的医治,为什么有祭司性的医治?像长大麻风的,你要让祭司来查看。为什么是祭司来帮助大麻风的?我们讲了大麻风,大家就明白了。原来很多的病是因为不洁、是因为罪、是因为不信而有的。所以当我们去帮助人的病的时候,如果我们能看见人灵魂里的问题,我们为着他的灵魂祷告,结果他的病也好了,弟兄姊妹这个就是祭司性的医治。这是向着人的需要。

然后第四章, 向着仇敌的逼迫。

我们没有时间来念,我把第四章的这个榜样摆在弟兄姊妹面前。使徒们回到了他们自己的人,中文翻成了会友。这个是很刺耳的,其实没有什么会友,就是跑到他们自己的人那里去,把祭司长和长老的话告诉他们。你看到,这个他们是讲的众人,讲的教会,讲的在祷告里面一同有份的。他们听见了「就同心合意地高声的向神说」(徒 4:24)。

# 1. 受膏的祭司 - 神的殿

#### 耶路撒冷的榜样: 祷告的争战与得胜

- 4:23 二人既被释放,就到会友那里去,把祭司长和长老所说的话都告诉他们。
- 4:24 他们听见了,就同心合意的高声向神说:「主啊!你是造天、地、海,和其中 万物的,
- 4:25 你曾藉著圣灵,托你仆人我们祖宗大卫的口,说:外邦为什麽争闹?万民为什麽谋算虚妄的事?
- 4:26 世上的君王一齐起来, 臣宰也聚集, 要敌挡主, 并主的受膏者。
- 4:27 希律和本丢彼拉多,外邦人和以色列民,果然在这城里聚集,要攻打你所膏的 圣仆耶稣,
- 4:28 成就你手和你意旨所预定必有的事。
- 4:29 他们恐吓我们,现在求主鉴察,一面叫你仆人大放胆量讲你的道,一面伸出你的手来医治疾病,并且使神迹奇事因著你圣仆耶稣的名行出来。
- 4:31 祷告完了,聚会的地方震动,他们就都被圣灵充满,放胆讲论神的道。

旧约祭司的例子: 书3, 6, 代下20, 亚萨的诗83, 可拉的诗46, 上行的诗132

所以使徒们受苦,使徒们被逼迫,但是教会起来祷告。使徒们回来了,教会没有说,"你们来讲道,你们来祷告。"讲道也许是使徒们的事,但是祷告是众人的事。他们众人,这里也没有说怎么同心合意。很显然有人在那里祷告,但是你可以看见大家只有一个声音,阿们! "主你是造天地海和其中万物的",《诗篇》第二篇的话就来了。当他们祷告的时候,他们有祭司的职分,他们能懂得把《诗篇》第二篇的话拿来,解释今天的局势。

「外邦为什麽争闹?万民为什么谋算虚妄的事?世上的君王一齐起来,臣宰一同商议,要敌挡耶和华并他的受膏者」(诗2:1-2,徒4:25)。「希律和本丢彼拉多,外邦人和以色列民果然在这城里聚集,要攻打你所膏的圣仆耶稣」(徒4:27)。弟兄姊妹,这城是当日的耶路撒冷。这城难道不就是今天我们这个国家吗?难道不就是今天我们这一个城吗?

尤其当今天你被找去问话的时候,当你今天手机被充公的时候,弟兄姊妹,你看见今天的希律,今天的本丢彼拉多,「果然在这城里聚集,要攻打你所膏的圣仆耶稣」(徒 4:27)。但是教会

这是 executive prayer, 蓝培德 (Lance Lambert)弟兄说, 这是执行性的祷告。「现在求主鉴察, 一面叫你仆人大放胆量讲你的道, 一面伸出你的手来医治疾病, 并且使神迹奇事因着你圣仆耶稣的名行出来。祷告完了, 聚会的地方震动, 他们就都被圣灵充满, 放胆讲论神的道。」(徒 4:29-31)

弟兄姊妹,当他们祷告的时候,大家是阿们的。当他们祷告的时候,大家能够感觉到神在他们中间工作,到一个地步,连他们脚下的地都在那里震动。告诉我们,藉着祷告教会把天带了下来。然后他们的祷告也结果,他们「就都被圣灵充满,放胆讲论神的道」(徒 4:31)。弟兄姊妹,告诉他们、他们听见、他们被圣灵充满,这个"他们"不是使徒,这个"他们"是教会,是教会里面那些一同承担祭司职分的人。这里没有告诉我们是谁。但这里绝不是少数的几个人,这里是可以代表教会的那一群人,这个是祭司的职分。

那么我们今天的实行呢,我想给大家提几个点。第一个点,就是我们的擘饼与敬拜,为什么我们前面跟大家讲到了擘饼。当然我补充一下,擘饼,很多弟兄姊妹说,我们跟你们的习惯不一样,我们不是每个主日都擘饼的。所以我今天加上擘饼与敬拜,擘饼是外在的形式,但它的灵魂是敬拜。新约的敬拜不只敬拜父,我们也敬拜子。敬拜子就是敬拜父,子的国就是父的国。

## 1. 受膏的祭司 - 神的殿

#### 受膏的教会:祭司职分

#### 几点实行的提醒

#### (1) 壁饼与敬拜

出40:34 当时,云彩遮盖会幕,耶和华的荣光就充满了帐幕。

出40:35 摩西不能进会幕;因为云彩停在其上,并且耶和华的荣光充满了帐幕。

#### (2) 团体的祷告

弗6:18 靠著圣灵,随时多方祷告祈求;并要在此警醒不倦,为众圣徒祈求,

#### (3) 教导我们祷告: 求神的国与神的义

弗1:16-19 就为你们不住的感谢神。祷告的时候,常提到你们,求我们主耶稣基督的神,荣耀的父,将那赐人智慧和启示的灵赏给你们,使你们真知道他,并且照明你们心中的眼睛,使你们知道他的恩召有何等指望,他在圣徒中得的基业有何等丰盛的荣耀;并知道他向我们这信的人所显的能力是何等浩大。

#### (4) 每日灵修的习惯与风气

罗12:1 所以弟兄们,我以神的慈悲劝你们,将身体献上,当作活祭,是圣洁的, 是神所喜悦的;你们如此事奉乃是理所当然的。

今天我们伏在子的权柄底下,就证明我们伏在父的权柄底下。 所以先有千年国度,然后子将国交与父。所以我们就知道,你今 天外行的、不认识的,你以为子和父会打架。但弟兄姊妹,内行 的我们知道,今天这个时代是子的时代。我们说以基督为中心, 就是以神为中心。这是今天神的 economy,神的经营。

那么真正父的国度是等到子完全治理这个国度以后,时候到了,子把国交给父。今天没有子就没有父,所以你说我要敬拜父,弟兄姊妹,门都没有,除非你是敬拜子的人,那么你就找到了敬拜父的路。所以擘饼就是新约的敬拜。我们在这里既是敬拜子,我们在这里也是敬拜父。如果你说我形式没有擘饼的,这是历史问题,不是我们的责任。弟兄姊妹至少你知道我们要在这里敬拜。我们的敬拜,我们先敬拜我们的主,因为没有主,主如果不是可敬拜的,父就根本无路可敬拜。时候到了,如果不是带进了子的时候,我们根本不可能(用)心灵和诚实来敬拜父。

在我们的擘饼和敬拜中,弟兄姊妹,我们的敬拜怎么样?我 们的擘饼怎么样?为什么我们注重擘饼?为什么我们注重敬 拜? 很多时候我们本末倒置了。我们就以为是那个饼,就以为是那个杯。所以今天为了饼和杯,我们可以吵得不可开交,我们可以脸红脖子粗。弟兄姊妹,祭司的职分荒凉丢在一边。

我们为什么要擘饼?因为要证明在我们中间,天是打开的。 我们为什么要擘饼?因为证明祂是千万人中的第一人。当我们擘 饼的时候,所有其他的都模糊了,其他的我们都忘记了,我们只 看见祂,这就是擘饼。

在我们擘饼的时候,我们的话可以不好听,我们可以生命幼稚不老练。但是有一件事情我们可以做的,就是除祂以外——在变化山上,他们众人「不再见一人,只见耶稣」(可 9:8)。这是教会祭司的职分。

藉着我们的爱,藉着我们的不成熟的生命,但是我们能把千万人中的第一人在我们中间高举起来,在我们中间表明出来。如果我们都懂得作祭司的话,《出埃及记》四十章的光景,就能出现在我们的中间。当会幕支搭起来以后,「云彩遮盖会幕」(出40:34)。会幕在地上,云彩在天上。但是云彩遮盖会幕,天和地在这里是相连的。

弟兄姊妹,当我们擘饼的时候,当我们敬拜的时候,你能不能看见我们的殿中充满了云彩?你能不能看见,耶和华的荣光充满了帐幕?不是黑暗的。敬拜的时候,擘饼的时候,我们中间是有光的,那个光,那个灵里面的光,就是「耶和华的荣光」充满在我们每一个人里面,也充满在我们聚会的当中。

摩西不能进会幕——很多人要发肉体的,你说他祷告常常打扰弟兄姊妹的祷告,在属天的聚会光景里面,肉体就进不来了。我们的聚会能不能有这样的果效,属肉体的人来到聚会中,他的口被封住了。但是天在我们中间被打开了。「耶和华的荣光就充满了帐幕」(出 40:34),又一次。

这个不是靠一个人、两个人;这个是需要身体有共识,成为 我们的异象,成为我们的目标,然后我们一起来忠心。当你实行 的时候,不见得人人忠心。但是感谢主,得胜者的原则,然而目 标我们要知道,那就是身体的职事。

第二个,团体的祷告。

弟兄姊妹,一个人祷告和一群人祷告是不一样的。一个人是 圣灵的殿,一群人也是圣灵的殿。一**个人成为神的殿,是为着神 住在我们众人的中间**,所以团体的祷告是我们需要学习的。

我想我举一个例子,我们讲到圣灵的引导。在去年,我们有一班弟兄姊妹聚会当中,我们在为着服侍有一些交通。那时候刚刚分出了一个组,原来一组分成了两组。相对来说大家在一个刚开始的阶段,有很多事情要忙,但是当我们同工们一起交通的时候,我们里面有一个感觉——主怎么引导的我没有时间讲了,我们有一个感觉。那是在去年的五一,我们说,到了五月,很快暑假就来了。你可以看得见,像在这样的大城市里面,到了五六月份,其实就有很多人在问了,为了孩子的高考,为了孩子要填志愿,也有很多人要找工作。

我们相信,会有一波人群来到这一座城市。我们说,我们好不好——别的我们不会,但是我们刚刚开始分组,我们好不好学习来祷告。我们说不只祷告,我们要真的祷告。我们能不能来禁食祷告,为着什么祷告?为着在这一波人群中,很多学生来,很多找工作找到这座城市的人来。我们为着在这一群人中,有一些是为了神的旨意,来到我们中间的,我们为着这一件事情来祷告。所以感谢主,有一组弟兄姊妹同工们,他们刚刚经过了有一班弟兄姊妹长出去了,他们人减少了,大家也在一个新的期待中,大家找到了一个方向,大家一起祷告。

后来到了年底,同工聚会他们做见证。他们说,他们以为一

起祷告,祷告完了,就会有人来,结果祷告到了八月份、九月份, 只有少数的人来。弟兄姊妹,这是团体的祷告,我们如果不去走 路,我们以为一祷告主就听了,一祷告人就增加了。弟兄姊妹, 祷告的信心是对的,但祷告的路是怎么走的?

祷告了,感谢主,弟兄姊妹很宝贵,每一个周六早上六点钟到七点钟,好不容易有休息的时间,主日又不能睡懒觉。他们把唯一一个能睡觉的时间奉献给主,禁食祷告,祷告了几个月。这个祷告到今天还在继续,为什么?因为尝到甜头了。后来同工们做见证,七月、八月事情并没有发生。但是感谢主,主训练一班祷告的人,主训练教会能有祭司性的服侍。

他们本来应该只有三十来人,但是有一批——我不知道弟兄姊妹,在你们中间,如果教会是三十个人,祷告会有几个人?每一周的禁食祷告会有几个人?但是,这里的同工们,他们每一个礼拜六的早上一起学习禁食。

到了九月份、十月份,主把天打开,所以他们作见证。四月份,五一(假期)前一分为二,大概花了两年,但是等到九月、十月,这些人来,你就知道不是偶然的,不是因为人要寻找聚会,是因为教会在这里祷告。祷告,主训练他们,祷告立刻垂听是主的恩典,但是祷告似乎主没有立刻垂听,也是主的恩典。

可是「农夫忍耐等候地里宝贵的出产」(雅 5:7)。到了时候到的时候,你就会看见丰收。所以到了九月、十月,到了秋天,真的好像主给了一个丰收的秋天。有一批弟兄姊妹进来。所以到了年底十二月份,这些人不仅来,不仅聚会,也有相当一部分进到了同工,也参加到了礼拜六的这一个祷告的里面。

所以到了一月,他们又开始寻求,一组又变成两组。然后这一个新的小组的弟兄们,他们三月份开始找到了新的地方。第一次他们聚会,他们交通这两个月是怎样藉着祷告,主为他们预备

了地方。他们寻求,那个区域所有的三房的房子都看过了,踏破铁鞋,主试验他们。但是后来他们作见证,就是有两个时间点,他们在一起祷告,在一起唱诗,弟兄姊妹,主给他们一个流奶与蜜的佳美的产业。

你看这一年不到的时间,今天变成了两个组的弟兄姊妹,这一年是怎么走下来的?学习团体的祷告。《以弗所书》第六章 18节,「靠着圣灵,随时多方祷告祈求;并要在此警醒不倦,为众圣徒祈求」。这里不是个人的祷告。《以弗所书》四章、五章、六章,都是讲到教会性的。「靠着圣灵,随时多方祷告祈求;并要在此警醒不倦,为众圣徒祈求」(弗6:18)。保罗说「也为我祈求」(弗6:19)。这个祷告是教会的祷告,是团体的祷告。

你去找一找教会历史里面讲祷告的书,你能找到很多祷告的书,但是你几乎找不到一本是讲团体祷告的书。证明什么?证明教会的祭司侍奉、教会的祭司职分,严重的滞后和衰退。这和初期教会是完全格格不入的。弟兄姊妹,神在末后,祭司的复兴。

所以我们要谦卑的向灵恩的弟兄姊妹学习。灵恩有许多错的 东西,极端灵恩甚至是我们要抵挡的东西。但是你要知道,为什 么教会会有灵恩运动,因为在祭司的职分身上,我们严重的亏损。 改革运动以后,不管是改革运动,还是后来的弟兄运动,弟兄运 动注重擘饼,但是讲台仍然是在他们中间最高的。弟兄姊妹,只 有饼和杯成为我们心中最高的,教会才会像教会。

我不是说要像天主教一样,把饼和杯变成祭坛,那是错误的。但是,为什么我们觉得光唱诗歌的敬拜,我们觉得不满足。因为,弟兄姊妹,新约的敬拜是要带着血的。我们今天不是带牛、带羊来,你今天唱诗,我们可以唱得很高兴。弟兄姊妹,你作为神的儿女,你心中不会有一个空缺吗?血在哪里?死在哪里?死是在圣灵里的,血是在圣灵里的。但主耶稣设立了饼和杯,「你们应

当如此行」(林前 11:24),表明我的死。教会的敬拜应该是带着血的,教会的敬拜应该是面对着死的,这就是擘饼的意义。

人是需要提醒的。藉着饼的裂开,藉着杯的倾倒,你看到我们把新约的敬拜,把那个最高的敬拜带出来。那么你在那个敬拜 里面,弟兄姊妹,我们的祷告就变得很重要,敬拜的祷告和教会 侍奉的祷告,你要学习团体的祷告。

第三个,《以弗所书》第一章, 保罗为教会的祷告。

你看我们团体祷告的时候,祷告什么东西?要高考了;祷告什么东西?要找工作了;祷告什么东西?单身的弟兄姊妹多了;祷告什么东西?生病了。对吗?像疫情这个情况,我们很多的祷告,如果有人有了新冠,如果今天新冠在这个城市里面严重,我们祷告可能就慌了神了。

弟兄姊妹,到底我们的祷告是为着什么祷告?你摸着了神的殿,我的殿要成为祷告的殿,但你们在这里却牛羊、鸽子、钱币充满了我的殿。弟兄姊妹,我们祷告的时候,是为着弟兄姊妹的生活祷告,但是请问,父的心意,我们有没有纪念?主耶稣住在圣殿里面的时候,他说我「以我父的事为念」(路 2:49)。我们的祷告要以神的事为念。这是祭司职任缺失的另一个体现。

你今天要我们作代祷者,为着特别的需要祷告,大家都有话。但你今天要我们做一个祭司,为着神的旨意,为着神的荣耀,为着神住在他百姓的中间,为着耶路撒冷来祷告,我们都词穷,我们不知道怎么祷告。祭司的职任。我们可以把圣经里的祷告拿出来,保罗的祷告,《以弗所书》第一章、《以弗所书》第三章的祷告,弟兄姊妹,我们不会,但是圣灵在教导我们。所以我们要像门徒对主的一个祷告说,「求主教导我们祷告」(路 11:1)。在我们的聚会当中,有多少弟兄姊妹是真心的说,「求主教导我们祷告」,然后你付上代价来学习祷告的?那里就有祭司的职分。

第四个,如果我们聚在一起要做祭司,那要问你平常是不是祭司?这是最可行的一点。所以今天祭司职任的恢复从哪里开始?从在教会里面有灵修的习惯(开始)。我说的灵修不是一个礼拜一次灵修,每个礼拜的擘饼聚会,可能对很多弟兄姊妹,就是他那一个礼拜的灵修。弟兄姊妹,每一天的灵修,(这是)习惯和风气。如果一个教会没有大体的弟兄姊妹在每一天的灵修,如果不是这样的话,我不相信你们教会能有祭司职分的实际,不可能的。

如果有,那都是装出来的,那不是活出来的。如果我们聚在一起有祭司的实际,那么我们每一天早上起来的时候,我们就作祭司,我们就让神来苏醒我们的灵魂,在神的同在中开始我们的一天。每一天我们是一个唱诗祷告的人,聚在一起,你才能看见唱诗祷告的族类。这是今天最需要的。

我想我把祭司的这一面, 我们有一点交通。我们有一个祷告, 我们就停在这里。

# ♦ 祷告

主, 求祢向教会说话, 求祢向我们的心说话。

感谢祢,耶和华的秘密与敬畏祂的人同在。主,藉着祢的话, 把祢的秘密来告诉我们,把祢家中当如何行来告诉我们,做成祢 的工作,在我们的中间,我们仰望祢。

谢谢祢,奉主耶稣基督宝贵的名,阿们!

# 第十二章 圣灵的引导(7)——身体的职事(下)



来 8:10~12 「主又说:『那些日子以后,我与以色列家所立的 约乃是这样:我要将我的律法放在他们里面,写在他们心上;我 要做他们的神;他们要做我的子民。他们不用各人教导自己的乡 邻和自己的弟兄,说:你该认识主;因为他们从最小的到至大的, 都必认识我。我要宽恕他们的不义,不再纪念他们的罪愆。』」

# ♦ 祷告

主,我们继续来到祢的面前,感谢祢把祢的话来赐给我们, 我们求祢借着圣灵把祢的话点活在我们的里面,让祢的话成为我 们的灵,不仅成为我们的异象和方向,也成为我们的能力和我们 的道路。

祝福祢自己的话,让祢在我们中间不只有开始的路,那也有成熟的路,也有完全的路。主,我们不行,但是感谢祢,主,不再是我,乃是基督活在我们的里面。圣灵引导我们在我们里面做拆旧的工作,也在我们里面做建新的工作,让我们知道祢所要的是什么。

感谢祢,圣灵来要把膏油赐给祢的儿女,要把膏油赐给教会,要让这个世代能看见有灯台的光照出来。主,把祭司的职分赐给教会、把先知的职分赐给教会、把君王的职分赐给教会。拯救我们脱离软弱的光景、拯救我们脱离不成熟的光景、拯救我们脱离不完全的光景,愿祢的旨意折服我们、折服教会。

听我们的祷告,奉主耶稣基督宝贵的名,阿们!

# 第一段 受膏的先知

# 2. 受膏的先知 - 神的道

出7:1 耶和华对摩西说:「我使你在法老面前代替神,你的哥哥亚伦是替你说话的。 林前14:1 你们要追求爱,也要切慕属灵的恩赐,其中更要羡慕的,是作先知讲道

#### 耶路撒冷的榜样:

2:14-41 彼得的信息 - 复活的见证: 十字架到圣灵

3:11-26 彼得的信息 - 再来的见证: 医治到降临

4:8-12 彼得的议会见证 - 耶稣基督的名

5:29-32 彼得的议会见证 - 顺从神

7:2-53 司提反的议会信息 - 旧约启示的历史

我们交通了祭司, 然后我们来看一看先知和君王。

什么叫做先知?中文有个"先"在里面,所以我们认为先知是说预言的,这是误会。先知的定义在《出埃及记》第七章1节,「耶和华对摩西说:"我使你在法老面前代替神,你的哥哥亚伦是替你说话的。」中文翻成"替你说话的",希伯来原文是"你哥哥亚伦是先知"。所以这里什么叫做先知?先知就是说话的人。

亚伦是摩西的先知,那此话怎讲?亚伦是替摩西说话的。神 在旧约里面设立了旧约的先知是为神说话的。神在新约里面设立 了先知,是为神说话的。当神说话的时候,述说神的旨意,那么 神的旨意有过去的、有现在的、有将来的。

在旧约的时候,过去的先知常常提醒他们,你像《诗篇》里面讲到神怎样带以色列人过了逾越节、过了红海、过了旷野,来到了迦南。所以当司提反起来在《使徒行传》第七章把旧约历史做一个总结的时候,这是先知讲道。他虽然讲的是历史,但是他是先知,他把神的话说出来。

还有把神的话、在今天神的话、今天神的旨意说出来。那我们盼望这一系列的信息能让我们听见神今天要的是什么。然后, 当然神的话也是将来的,所以很多主耶稣第一次来以前,就说到 主耶稣第一次来,甚至说主耶稣第二次来,这一些说话的人他们 是先知。

所以我们要有个观念:为神说话,有过去的话、有现在的话、 有将来的话;都是先知:讲历史也是先知、讲今天也是先知、讲 明天当然是先知。

所以如果要你讲明天,你说我不会;但是要你讲十字架,弟兄姊妹,你不能不会!要你讲神带领你的恩典,你不能不会!要你讲过去祂怎么带领你认识祂,你不可能不会的!所以新约的教会,不仅有祭司的职分,也有先知的职分,就是教会成为神话语出口的器皿。

所以《哥林多前书》十四章 1 节就说到,「你们要追求爱」, 这是对教会说的;「也要切慕属灵的恩赐」。你可以没有恩赐,但 你要羡慕恩赐,为什么?因为恩赐是事奉的本领。如果我们没有 恩赐,我们就难以帮助弟兄姊妹、难以供应弟兄姊妹;如果我们 没有恩赐,难以让弟兄姊妹摸到神。但如果我们有恩赐,弟兄姊 妹能摸到神,所以因着这一个(原因),我们要切慕属灵的恩赐。 但是在众恩赐中,保罗说,你们更要切慕的是作先知讲道。我们 可以不是先知,但是我们可以像先知一样来说话,这就叫做「作 先知讲道」。

所以,《哥林多前书》十四章很明显,不是以使徒、先知、 传福音的、牧师和教师为对象。《哥林多前书》十四章是以教会 里面的弟兄姊妹都要羡慕先知讲道,为什么?因为我们都可以做 先知讲道。所以《哥林多前书》十四章是很明显的告诉我们,教 会性的、身体性的先知的执事。 当我们打开《使徒行传》第二章到第七章的时候,显眼的当然是彼得讲道,十二个使徒讲道。但是,你不要忘记了,最后也是最长的一篇道,这可以说是《使徒行传》一章到七章,最后的皇冠。在这里有一个讲道的人,他同时也是一个殉道的人。他本来不是讲道的,他是管饭食的,但是他好好地读圣经,他好好地让圣灵充满他,他好好地在管饭食的事上忠心,结果到了《使徒行传》一章到七章,要讲到这个受膏的耶路撒冷教会最后的一幕,篇幅也是最长的,从第六章的下半段到第七章的最后,一章半的篇幅给我们看见,前面四篇彼得所讲的,恐怕加起来那个篇幅都赶不上司提反一次所讲的。弟兄姊妹,这是什么?这就给我们看见:圣灵的工作不是只让传道的人传道。

记得使徒们讲的吗?我们撇下饭食,我们应当专心以祈祷传道为念。但是圣灵工作的结果不是让传道的人来传道,而是让那一些不是专心的、不是专职的传道的人,他居然能像专职的传道人一样,而且他讲的和他活的是合一的,道讲出去了,人就死了。

但是感谢主,他死了,保罗活了!虽然保罗暂时用脚踢刺,保罗逼迫基督徒更凶,但是我们要问,谁把司提反那篇道记下来的?路加不在场,其他使徒们也不在场,他们不可能在场,如果他们在场,殉道的就不是司提反了。但是扫罗在场!扫罗捂着耳朵不要听,扫罗要逼迫这一个司提反,但是司提反的印象深深的刻在扫罗的心里面。所以后来的保罗可以说就是原来的司提反。如果主把恩赐给司提反的话,那么保罗所走的路就是司提反所走的路,所以保罗是复活的司提反,我们几乎可以这样讲。

谁把福音传出去?谁结出上好的麦子?谁把使徒保罗带来降服给基督?是基督身上的一个肢体,虽然他是执事,但是他的职分是做事的,他的职分不是说话的,但是耶路撒冷教会的榜样给我们看到一个该做事的,他却被圣灵使用来说话了;一个不是

使徒的,他活着没有把使徒给我们,但是他死了,把一个新约最 宝贵的使徒生了出来,这个就叫做教会先知的职分。

彼得的几篇信息很有名了。第二章你看彼得讲道,第三章彼得讲道,这两次是传道,对(要)听道的人讲的;讲着讲着,第四章第五章,彼得转去对不要听道的人讲道了。所以在圣灵的轨迹里面,弟兄姊妹,如果今天你对着教会讲道,你说今天有尊荣;但如果今天执法的人来,你对他们讲了半天,我想大部分弟兄姊妹会觉得,浪费了我一个小时。当然做见证我们道理都懂,我们都愿意做见证,但是我们知道讲了他也不会信的,会不会呢?你会不会觉得今天敬拜打了折扣,今天应该对这一百位弟兄姊妹讲的,结果对着几个执法的人讲了,虽然做了见证,但是你觉得今天没有物尽其用。

但是你来看《使徒行传》,彼得讲道,第二章第三章,对弟兄姊妹、对要听道的人讲道;但第四章第五章,彼得是在议会中讲道。他们的国会就是宗教的领袖,他对着议会的人做见证,「除他以外别无拯救,因为天上人间没有赐下别的名,我们可以靠着得救。」这是第四章里面的话。

第五章,「顺从神不顺从人,这是应当的」这是第五章里面的话。然后第七章,司提反的道。还不止这么多,我们只是找了五处很明显的(讲道)。新约也许没有设立的祭司,但是新约有设立的先知和教师,这是很明显,那是少数人的职分。但是什么是让神满意的耶路撒冷?就是最后不是让彼得、约翰来传道作为《使徒行传》第一段的结尾,最后是让一个煮饭的、管饭食的司提反,让一个做事的,在教会里面是做手的、是做脚的,不是做口的(来讲道)。做手做脚是没有错,但是当圣灵要使用他的时候,他照样可以做口。本来圣灵的工作是留在耶路撒冷,走不动,到不了外邦,但是司提反的一番话出来以后,神的旨意就推进了

下一个阶段。

下一个阶段神要用两个人,一个是死的司提反,一个是活的 保罗。

那我们说过,保罗就是复活的司提反。借着司提反的死,借着保罗的生,但是保罗是因为司提反的印象在保罗的身上,所以保罗为什么能成为新约十字架的执事?他为什么能说得出来「死在我身上发动,生就在别人身上发动」?因为保罗是这样被服侍的;死在司提反身上发动,生就在保罗的身上发动。弟兄姊妹,为主说话不仅要恩赐,还要有殉道者的心。

如果我们想效法司提反,我虽然是做手的,我虽然不是做口的——就着我的恩赐,就着我的托付,我不是做口的,但是圣灵充满司提反,他不仅能做先知讲道,能做替神说话的,而且他说的话是真话,他说的话是掷地有声的、是实实在在的话,所以他说了,他就跟着那个话,他就被石头打死了。但是就是因为司提反有主的话,就是因为司提反活出主的话,所以复活开花,结出了美好的保罗的果实。

这是新约的教会,这是圣灵引导我们要进入教会的光景。你想想看,如果要今天讲道了,我们就说没我什么事了,我诗歌领完了,我报告报告完了,下面是牧师的事,下面是带领弟兄的事,下面是某某弟兄的事。如果我们在这样的光景的话,我们永远达不到《使徒行传》第七章,那更不要说《使徒行传》第八章到第十二章了,教会就扩展不出去。教会如果要扩展,你看见先知的职分,虽然有明显的彼得,但是也有不明显的司提反。

那弟兄姊妹,在我们的教会中,讲到先知有彼得,感谢主!但是我们要问,有没有司提反?有没有你和我?有没有《哥林多前书》十四章?教会能成为神说话的代言人,能成为神话语的出口,那这个是圣灵的膏油,大家明白吗?

祭司,教会要有祭司的职分;先知,教会要有先知的职分。 不仅如此,祭司的职分不能落在那一两个人身上,甚至几个人、 多人都不够,我们要向着众人才行。先知也是一样的。

很多时候我们觉得虽然他今天还不是先知,但是是先知的苗子,就像保罗一样。但是你知道,先知的苗子是怎么训练出来的?如果没有司提反这一个过渡,有先知的苗子也没有用,只有闯祸。但是只有教会忠心,只有弟兄姊妹忠心—我们有彼得,教会依赖彼得、留恋彼得,感谢主,但是教会不是非彼得不行,教会也可以有司提反。

弟兄姊妹,你我愿意做司提反吗?你我愿意我们的教会是像耶路撒冷那样的教会吗?如果我们教会有圣灵的膏油,显在什么地方?不是显在彼得一讲,众人就被圣灵充满;是讲着讲着,你看,司提反就可以起来讲。无心插柳,柳能够成荫,不能无心,应该要有心!那你就知道,也许我不是柳树的料子,但是圣灵充满的记号,就让我们到处都能够丰收,到处都能够结果子。

所以为什么我们要给弟兄姊妹有交通的机会?弟兄姊妹,职 分是需要培养的,我们不是要训练讲道的人,但是我们要训练每 一位弟兄姊妹,都能够成为神话语的出口。

# 2. 受膏的先知 - 神的道

#### 耶路撒冷的榜样: 道的传讲与兴旺

- 徒3:15-16 你们杀了那生命的主,神却叫他从死里复活了;我们都是为这事作见证。 我们因信他的名,他的名便叫你们所看见所认识的这人健壮了;正是他所赐 的信心,叫这人在你们众人面前全然好了。
- 徒3:19-22 所以,你们当悔改归正,使你们的罪得以涂抹,这样,那安舒的日子就必从主面前来到;主也必差遣所预定给你们的基督(耶稣)降临。天必留他,等到万物复兴的时候,就是神从创世以来、藉著圣先知的口所说的。摩西曾说:『主神要从你们弟兄中间给你们兴起一位先知像我,凡他向你们所说的,你们都要听从。
- 4:31 祷告完了, 聚会的地方震动, 他们就都被圣灵充满, 放胆讲论神的道。
- 5:20 说:「你们去站在殿里,把这生命的道都讲给百姓听。」
- 6:7神的道兴旺起来;在耶路撒冷门徒数目加增的甚多,也有许多祭司信从了这道。

《使徒行传》里的例子,我们不仔细看第三章,第三章是彼得所讲的道,但是你要看到的是这个道不仅在彼得的身上,彼得是做一个榜样,如果没有彼得的示范,彼得成为神话语的出口,那么你要大家都成为神话语的出口,遥远了一点。但是彼得成为神话语的出口,其实彼得是要披戴基督才能够站到台上去的,否则彼得一站上去,大家就想起彼得的丑事,这个人还能站讲台?!三次!在一个小女仆面前,三次否认主,你怎么有资格站讲台?所以每一次彼得站到台上去的时候,彼得是被试验过的,他知道他自己是个有愧的工人,但是他把无愧的工人摆在他的面前,他学习把他自己放下来,他披戴基督他才有荣光来服事。但是在他服事的时候,的的确确圣灵的工作,主在他身上的破碎、主在他身上的对付显出了圣灵的能力,所以彼得做了榜样。

那么我们注意第四章 31 节,使徒们可以放胆传讲神的道,但是「祷告完了,聚会的地方震动,他们就都被圣灵充满,放胆讲论神的道。」弟兄姊妹,「放胆讲论神的道」是彼得的事,是雅各、约翰的事,没我什么事,是这样吗? 受膏的教会是这样的吗? 「他们都被圣灵充满,放胆讲论神的道。」所以你就知道,

彼得不过是冰山一角。彼得是香草, 但是彼得的背后有整座的香草山。

第五章 20 节「你们去站在殿里,把这生命的道都讲给百姓 听。」

第六章 7节:「神的道兴旺起来;在耶路撒冷门徒数目加增的甚多,也有许多祭司信从了这道。」你看到道比人大!弟兄姊妹,我们今天在教会里面,当我们觉得道就放在这个人身上,人比道大了。但是教会里的见证——道比人大。彼得可以不在,使徒约翰可以不在,但是话讲出去了以后,这个话在弟兄姊妹里面余音绕梁,你可以看见这个话在工作。有一个反应,每一个弟兄姊妹口里面都有主的话,那叫做「这道兴旺起来」。门徒增加、祭司都信从这道,什么原因?因为道不仅在彼得的口中,道在教会里每一个弟兄姊妹的口中,这是新约教会的榜样。

如果有彼得,那叫做道的传讲,但是「神的道兴旺起来」! 弟兄姊妹,每一个人也许他的度数没有那么多,如果我今天有一个小时,彼得讲了一个小时,你让弟兄姊妹起来讲,他讲不了一个小时,但是五分钟他能够讲,十分钟他能够讲,但是如果有一百二十个人,弟兄姊妹,那就远远超过了彼得了。

所以道的传讲与兴旺。弟兄姊妹,在我们中间、在你们中间有没有道的传讲?有!感谢主!但是在你们中间有没有道的兴旺?怎么叫做道的兴旺?你看见在这里有一批弟兄姊妹,他们不是做口的,他们是像司提反一样做手的,但是当圣灵给你机会、逼你一下的时候,你讲出来可能比做口的篇幅还要长、还要深!你的话讲出来以后,神不能不在教会中工作,甚至在你仇敌中间工作。弟兄姊妹,这叫做神的道兴旺。

弟兄姊妹, 神的道在我们中间兴旺吗? 当有逼迫的时候, 神 的道更兴旺了吗? 当有疫情的时候, 神的道在我们中间更兴旺了 吗?弟兄姊妹,我们今天走的是什么路?圣灵膏油的路,还是让圣灵担忧的路?圣灵要往这里引,我们怎么都不肯走,我们就坚持我们那一套。弟兄姊妹,我们让神的灵担忧,神的道就会衰退。神的道是不应该衰退的,但是如果人不忠心的话,神的道就会衰退。

先知的刚强,在我们中间先知职分的明显,其实就是一个忠心。信心和忠心,信心是你能接受神的话,忠心是你愿意让神的话成为你人生的主导、你人生的方向。

「我来了,要叫经上的话得应验。」主耶稣来祂的态度是,神的话是最大的! 祂人生所发生的种种,是要应验,为要叫经上的话得应验。你看神的话是大的! 如果在我们里面有这一个心智——神的话最大。弟兄姊妹,教会先知的职分不可能不明显,不可能被藏在斗底下。但是今天我们稍微彼此提醒一下,我们要发出这个声音,神的道在我们中间不够兴旺,因为弟兄姊妹把先知的职分都甩锅给先知。

我们里面都有先知的灵。先知的灵顺服先知!弟兄姊妹,耶路撒冷教会给我们做了一个榜样:道的传讲与兴旺。道的传讲,我们至少要做一个好的接受的人,有信心的接受的人;道的兴旺,我们要做一个对道忠心的人。

那么耶路撒冷的例子我们稍微看一看,今天我们当然都只能稍微讲一点。像祭司,你要看怎么做祭司,你最早要到《出埃及记》二十八章、二十九章、三十章,告诉我们祭司三件事:穿衣:你要学做祭司,要学习穿上基督;祭司要献祭,你要学做祭司,你要前上香。

这些我们没有时间讲。我们刚刚只把在今天大家容易实行的 几点,和大家有一些交通,点到为止。那先知也是一样,我想我 提三点,能帮助我们今天身体性先知的职分。

## 2. 受膏的先知 - 神的道

受膏的教会: 先知职分

#### 几点实行的提醒

(1) 道与话 (Logos, Rhema)

西3:16 把基督的道丰丰富富的存在心里,用各样的智慧彼此教导、互相劝戒,用诗章、颂词、灵歌,心被恩感,歌颂神。(原文另译)

太4:4 耶稣却回答说:「经上记著说:人活著,不是单靠食物,乃是靠神口里所出的一切话。」

#### (2) 真道的建造

弗4:11 他所赐的,有使徒,有先知,有传福音的,有牧师和教师,

弗4:12 为要成全圣徒, 各尽其职, 建立基督的身体,

弗4:13 直等到我们众人在真道上同归於一,认识神的儿子,得以长大成人,满有基督长成的身量,

#### (3) 交通聚会

林前14:31 因为你们都可以一个一个的作先知讲道,叫众人学道理,叫众人得劝勉。

那第一,对于先知、对于神的话,我们要有一个基本的认识:神的话,新约圣经讲到神的话有两个字,我们中文一个可以翻成"道",Logos。道讲的是客观的话。你把从《马太福音》到《启示录》,你好好的把它读,甚至把它背,这个是Logos。「当用各样的智慧」,在《歌罗西书》3:16,那它本来的意思是这样,要把基督的道、要让基督的Logos丰丰富富的住在你的里面。

所以弟兄姊妹,很多问题是因为神的话在我们里面不够丰富,你如果要做祭司要祷告。你像耶路撒冷教会他们祷告,为什么他们祷告有力量?因为他们神的话熟。当他们遇到逼迫的时候,他们一来到宝座前就《诗篇》第二篇的话就来了,他们 Logos 熟。如果你《诗篇》第二篇没有记在心里面,你不可能有祷告的Rhema,祷告的时候就没有那个活的话。那么如果用我们的话,当然祷告的时候没有材料,没有那个香的材料,你就不容易把天的光景表明出来。所以要把基督的 Logos 丰丰富富的存在心里,这是"道"。

所以, 弟兄姊妹, 要做先知的职分, 我们就要怎么样? 要背

主的话。感谢主,这几年有很多弟兄姊妹在背主的话。但是你如果问弟兄姊妹,为什么要背主的话?我想我听见的见证都是说,有的主的话里面有力量、有的主的话里面也很甘甜;弟兄姊妹想到的都是"我"!我很少听见弟兄姊妹说,我要把主的话记在心里,因为我看见为主说话是我们每一个人的责任。弟兄姊妹,这才是真正的那个点。

神把祂的话给我们。今天在新约、在改革运动以后,有一本公开的圣经,但是《歌罗西书》三章 16节,我们遵守的不多,当「把基督的道丰丰富富的存在心里」,这是第一步;然后第二步,我们需要有属灵、属天的智慧,彼此教导,互相劝诫。你没有主的话你就不知道怎么教怎么劝,但是有了主的话了,我们向主求智慧,让我们有合适的话。道有了,但是需要话,所以当我们有智慧的时候,就能够把话带到教会里来。

所以我们怎么尽先知的职分?《歌罗西书》三章 16 节,这两节就很清楚了。第一,我们把基督的道多多的记在心里,会忘记没有关系,忘记了再复习、忘记了再复习。然后需要主的恩典在我们的身上、需要圣灵的感动交通在我们的里面,给我们有各样的智慧。有了道、有了智慧,你就有彼此教导的话,有互相劝诫的话。

然后这里还补上了一个,用诗章、颂词、灵歌…什么意思?就是诗章、颂词、灵歌是前面的例子,有人因为他们有神的道丰丰富富存在心里,有人因为他们有圣灵感动的智慧,所以产生了一些结晶。那就是诗章,那就是颂词,那就是灵歌。

诗章、颂词、灵歌都是 Rhema,神的话的一部分。logos 是圣经里的话,今天圣灵的感动、诗歌、属灵的书籍,都是得到 Rhema 的人,他们里面充满了 logos,他们里面也慢慢的有了 Rhema (的经历);然后我们也可以自己得到 Rhema,我们也

可以根据历史上走在前面的弟兄姊妹,他们诗歌也好,他们属灵的书籍也好,他们的教导和劝诫都把我们带到心灵和诚实的敬拜里面,所以心被恩感歌颂神。

我们歌颂神是有的,但是我们歌颂的时候心里面有没有那个 恩典,那就是圣灵的膏油。你看见这是先知和祭司的关系,我们 要做好祭司,心被恩感歌颂神,那你需要花先知的功夫把神的道 放在心里,把神的话放在心里,所以祭司和先知不是割裂的,它 有不同的侧重点,但是祭司需要先知的职分,先知反过来也需要 祷告。如果没有人为保罗祷告,保罗的话说不出来,保罗的话说 的不够有力量;但是因为有人、因为有教会为保罗祷告。

所以我们对于神的话,我们来摸神的话,你最起码对神的话 有一个基本的性质上的认识,就是神的话有神的道,有神的话。 道是客观的,你把圣经放在心里面,你有了道了;但是 Rhema 是主观的,今天在这一个情景底下,圣灵一感动你,你里面有了 话了。

圣灵叫我们想起主的话来,为什么今天这句话在我的心中? 很多时候是圣灵把 Rhema 给了我们。如果弟兄姊妹对于道熟悉,如果弟兄姊妹对于话常常有经历,那么你能不能做先知? 你当然能做先知,你是新约时代的先知,因为你有圣灵的道和圣灵的话。

所以我们观念纠正一下,传福音是不是非要传福音者?《以弗所书》四章 11节,「有使徒,有先知,有传福音的,」传福音的可以传福音,但是每一个弟兄姊妹蒙恩得救的人都可以传福音,因为我们经历了福音。

那同样的,我们今天认识神的话,我们认识神的话虽然光没有使徒、没有先知、没有教师那么强,但是我们有众人,我们能代表整个基督的身体。所以每一个人要把你一千两拿出来,你看见神的家就丰富。那个银子到底什么是银子?神道和神的话!

《马太福音》四章 4 节「人活着不是单靠食物,乃是靠神口里所出一切的话,」这个话是 Rhema 不仅仅是 Logos,你光光背圣经,今天不一定饱足;但是当你背的时候,圣灵吹气在神的话上,吹气在 Logos 上,所以我们有时候说你读这一段圣经,有哪一句话特别感动你?那个其实就有一点是 Rhema 的意思。那为什么感动你?你在主面前寻求、祷告,你发现有一道光进来,主就把这个 Rhema 就给了你,这个 Rhema 是今天、此时此地,你是这样感受的。过几天以后都同样一段,你发现有另外一个地方感动你。我们常常把时间给主,主常常可以把粮食给我们。主的道和主的话。

第二个《以弗所书》四章 11-13 节:「他所赐的有使徒,有 先知,有传福音的,有牧师和教师。」你注意到这里的都是为主 说话的人。为主说话的人,他在教会中要做什么?「成全圣徒, 各尽其职,建立基督的身体。」,第 13 节「使我们众人在真道上 同归于一」。换句话说,弟兄姊妹的成熟,不是问今天你是不是 在教会里面能好好的做一个财务?你在教会里面能好好的做一 个总务?你在教会里面能好好的侍奉、煮饭?看起来这些是我们 的职分,但是其实真正的职分是与神的话有关系,所以那个是先 知的内容,不然不需要这些先知来成全我们。

那么四章 13 节就告诉我们,原来我们每一个人都要在信心上同归于一。江弟兄说的很好,我找不到更好的话来形容,他说,"你读《以弗所书》第四章开头,有一个'一信',one faith,这是我们每个人都有的,我们都已经得着了一个真道,这个真道叫做'一信'。但是我们需要,尤其是神话语的职事来服侍我们,让我们在神的道上、让我们在信上面有成长,最后能达到 the faith。"那就是这里的真道。从 one faith 到 the faith,从一信到真道,一信是圣灵里的合一,但是真道是我们同归于一的合

<del>\_</del> 。

弟兄姊妹,当你打开教会历史的时候,你看这些喜欢清教徒的、改革宗的,像莱尔,你看他写的《圣洁》这本书,就是为了批评开西运动,他主要的负担是要责备,是要戳穿开西运动。在他心里面,他觉得开西运动有很多是谎言、有很多是错谬,他要纠正他们,他是为着这一个而写的,结果却成了一本经典的名著。

那么很多弟兄姊妹就会想,那既然莱尔这本书成功了,所以莱尔一定是对的,那开西一定是错的。弟兄姊妹,就是因为这样,所以教会里面有 one faith (一信),但是缺乏 the faith (真道)。教会里面有已经有的合一,圣灵的合一,但是教会里面缺乏要达到的合一。

前几天有一位弟兄,我看到这个消息、这个问题我很喜乐,弟兄说当他在读莱尔的时候,他说他发现与开西是同样的原则。弟兄姊妹,这是要有成熟度才能够达到的。你会发现神的儿女我们有很多口角之争,我们有很多表面的不同,那是因为我们不够深,但是如果我们深一点的时候,我们会发现异曲同工!

我很喜欢,我很感动(的一件事)。当钟马田发现了陶恕这一块宝石,钟马田就把陶恕请到英国去,有一天他们坐下对话,这是 Warren Wiersbe 沃伦·威尔斯比告诉我们的,是陶恕亲口告诉他的,他说钟马田和陶恕坐下来交通,然后陶恕对钟马田说:"你和我对于属灵的事,we have the same position,我们的看见是一样的,but from different paths,但是我们走过的路是不一样的。"

陶恕说:"你是从清教徒走过来的,我是从奥秘派走过来的"。

弟兄姊妹,这样的对话太少了。钟马田和陶恕在一起,一定要彼此指责吗?一定要打笔仗吗?感谢主!教会历史里面有一个宝贵的见证,

陶恕说: "We have the same position on spiritual matters (你和我对于属灵的事,我们的看见是一样的)。"

弟兄姊妹,对于属灵的事,为什么今天二元论、三元论相争?因为对于属灵的事,我们 we have different position,我们有不同的看法;不同的看法不是对错的问题,是我们太浅了。当你足够深的时候,你会发现在信心上同归于一。那陶恕和钟马田交通的时候,他们所谈论的属灵的事已经达到了 the faith(真道)的程度。

弟兄姊妹,这是可能的。他们已经过去,但是曾几何时的谈话,今天有多少人知道有过这样的谈话,有多少人能够听明白他们在说什么?因为我们太幼稚了,我们需要长进,在真道上同归于一。

所以你不要说我不用懂那么多,你不要说圣灵自然而然会做,读那么多书有什么用?弟兄姊妹,就是因为我们不追求,所以我们达不到 the faith(真道)。今天教会在 one faith、在"一信"上躺平,但是圣灵的工作引导我们要在真道上追求、摩擦、挣扎、痛苦,但是如果我们是真的要神的道,有一天你会从隧道的黑暗中出来,进到复活的早晨。真道是需要复活的工作。

那么你像钟马田和陶恕做例子,他们今天能在一起交通,看起来他们不一样,但其实他们同归于一——认识神的儿子。弟兄姊妹,如果要有这样的光景,就不能只有钟马田和陶恕,就不能只有牧师和传道人、同工和长老,每一个在身体上有职分的弟兄姊妹,都要把自己浸泡在先知的讲论里面,都要把自己浸泡在真道的追求上面,那么这个教会才可能有团体的为主说话。

真道的建造。所以为什么我们讲到你要有小组的层次、门徒的层次、工人的层次?那是具体实现的方法、方案,但是它的目的是教会要接受先知的职分,然后教会可以传递先知的职分。真

道的建造。

第三个,我们简单一点,就是你要让每一个弟兄姊妹学习,你要给他机会啊! 肌肉如果你不给他机会,有肌肉都会变成没肌肉。那么每一个弟兄姊妹我们里面都有基督,我们里面都有那个受膏的祭司、受膏的先知,但是你要给他机会祷告,他才能学做祭司;你要给他机会分享神的话,他才能做先知。

所以《哥林多前书》十四章 31 节,「你们都可以一个一个的做先知讲道。」你试了一次,你说做不了,要做都是假先知。那弟兄姊妹,如果你不给他机会,你不允许小孩子咿咿呀呀的时候,你试试看,你怎么对你家的孩子。我常常讲我儿子女儿都叫我DADA,如果我听见"DADA"我心里面就来火,我说爸你这个 b的音怎么发不出来,怎么发成 d 了?弟兄姊妹,如果我们是这样的,那他就不会讲话了。

但是当他讲一点话的时候,你看见的不是他讲错了,你看见的是他终于发出声音了,有为父为母的心你就会说"呀,你在叫我"。弟兄姊妹,当弟兄姊妹在学习发表主话语的时候,说感谢主,你在为主说话!这是需要我们有认识的,这是需要我们把机会给弟兄姊妹、成全弟兄姊妹的。

那么如果我们有一点操练,操练就是要考验我们忠心不忠心。 那么你给弟兄姊妹学习忠心的环境,这就是今天小组的意思。小 组的意思不是要凑热闹,不是要拉气氛,小组的意思是你要给弟 兄姊妹一个忠心的土壤,「你们都可以一个一个的做先知讲道, 叫众人学道理,叫众人得劝勉。」

我们把这三点我觉得是我们今天很重要的认识。那么团体的 先知,团体,我们每一个人都可以为主说话。弟兄姊妹,如果你 参加这样的聚会,你可以深深地感受到主的同在。

我们常常参加这样的聚会,到了一年结束了,弟兄姊妹把这

一年所学习的,虽然你一个个去问,他们都说学得不好;但是你试试看,如果圣灵把这些弟兄姊妹聚在一起……真的,弟兄姊妹需要有正确的目标,你让大家为着一个福音聚会,感谢主,但是太基本了。虽然这能让教会往前去,但是光光得救的福音是不够的。

为什么传福音?有神的膏油,因为人人传福音就是人人做先知,但是弟兄姊妹,你不仅要对不信的人讲——对不信的人容易讲,对信的人不容易讲。因为我如果不好好追求,我讲的你都知道,还需要讲吗?即使也是需要,但是如果我要对你有帮助,我就要在主面前有更深一点的根。

所以你发现如果弟兄姊妹都忠心,你给大家一个任务,我们 今天到了年底了,我们有一次汇报的聚会,就是大家把这一年所 学的放在一起,你参加这样的聚会,你看见主的灵,那个膏油厚 厚的浇在不是个别的传道人身上,是浇在整个基督的身体上面。

这是今天我们可以实行的。

# 第二段 受膏的君王

## 3. 受膏的君王 - 神的国

撒下8:13-14 大卫在盐谷击杀了亚兰(或作:以东,见诗篇六十篇诗题)一万八千人回来,就得了大名;又在以东全地设立防营,以东人就都归服大卫。大卫无论往那里去,耶和华都使他得胜。

罗12:7 或作执事,就当专一执事;或作教导的,就当专一教导;

罗12:8 或作劝化的,就当专一劝化;施舍的,就当诚实;<mark>治理</mark>的,就当殷勤;怜悯人的,就当甘心。

4, 5, 7 胜过逼迫

耶路撒冷的榜样: 5:1-11 审判罪恶

6:1-7 处理危机

君王。先知相对是比较熟悉的,但是今天教会陌生的第一个是祭司,第二个是君王。那一位合神心意的君王不用讲了,大家知道是谁。但是大卫能作王的秘诀是什么?是他的武功高吗?扫罗的秘诀是他的武功高,大卫的秘诀是什么?是他的人气旺吗?大家喜欢他之前大家都喜欢扫罗的,所以这些都不是大卫的秘诀。大卫是合神心意的君王,合神心意、追求神的心就是大卫的秘诀。所以和受恩姊妹说:"我愿意破碎我的心,来满足祢的心。"

弟兄姊妹,这是一个作王的心。那你说今天新约,大家都是平等的,什么叫作王?《罗马书》十二章 7-8节「或作执事,就当专一执事」,这个执事就是作佣人,我们可以说就是作事。你在神的家里面要服侍、要作事,你就专心的服侍。什么叫作王?作事就是作王。为什么?因为主耶稣说「你们谁愿意为大的,就要做众人的仆人」。这个作事就是作仆人的意思。

教导、劝化,我们不说了。

然后第8节,「治理的就当殷勤」,如果你读英文的话,这个

治理就是 rule。什么叫 rule? rule 就是作王。什么叫治理?治理就是君王所做的事就叫做治理。记得所罗门的故事吗? 所罗门年幼作王,所罗门在神面前有一个祷告,神说"你要什么,我给你"。所罗门没有求富,没有求寿,所罗门向神求智慧。所罗门说"因为我在百姓中间出入,我需要断案,我需要你把智慧赐给我",摸到了神的心! 所以弟兄姊妹,什么是作王? 作王就是要有属灵的智慧。

所以新约里面有没有作王?弟兄姊妹,有的,只是我们没有把圣经读明白了。「治理的就当殷勤」,所以你去查"治理"这个字,只要讲到治理的,就是告诉我们如何作王。

耶路撒冷教会从第一章到第七章,我们挑三个例子,第四章有,第五章有,第七章有。有什么?「在敌人面前,你为我摆设筵席」。面对与教会为敌的、与基督为敌的,他们胜过逼迫。所以在八福里面,「为义受逼迫的人有福了,因为天国是他们的」,「人若因我的名辱骂你们,你们有福了」,两个福是讲到面对逼迫。

所以作王,今天我们跟以前约书亚的时候要杀迦南人不一样,今天你作王、做首领,不是要杀敌,而是我们要忍耐逼迫。我们的肉体当然不甘心忍耐逼迫,最好神什么时候能够出手。但弟兄姊妹,那是旧约,你出手要等到万王之王出手就可以了。那么我们今天作王的训练完全就是被打,你能够人打你的右脸,把左脸给他打,这就是作王的。你是最软弱的位置,但是有最刚强的心,这就是作王。

所以今天为着主给我们的环境,弟兄姊妹,如果我们被圣灵充满的话,我们要知道,因为教会王气不够。我们唱诗、我们祷告、我们爱人,但是我们缺乏面对仇敌的时候的那个刚强。尤其今天浙江、福建、广东都是最富的地方,所以教会慢慢、慢慢就失去了它战士、失去了它君王的特性。主藉着给我们的逼迫——

我们要为这个感谢主,因为主要恢复教会里面君王的职分。

如果我们面对逼迫,我们走妥协的道路,你不只王做不了,我们可能连最基本的东西都会丢掉。但是如果我们胜过逼迫,弟兄姊妹,挨打了,聚会被分散了,很多弟兄姊妹说我们还是保住我们的聚会,弟兄姊妹,你要有属灵的眼睛!如果我们蒙受损失,家业被人夺去,但是在我们身上,我们得到什么结果?我们得着是八福的福,那就是天国是他们的。主今天借着环境训练我们作王。

## 3. 受膏的君王 - 神的国

耶路撒冷的榜样: 化危机为转机

徒6:1 那时,门徒增多,有说希利尼话的犹太人向希伯来人发怨言,因为在天天的 供给上忽略了他们的寡妇。

徒6:3 所以弟兄们,当从你们中间选出七个有好名声、被圣灵充满、智慧充足的人, 我们就派他们管理这事。

徒6:5-7 大众都喜悦这话,就拣选了司提反,乃是大有信心、圣灵充满的人,又拣选 腓利、伯罗哥罗、尼迦挪、提门、巴米拿,并进犹太教的安提阿人尼哥拉, 叫他们站在使徒面前。使徒祷告了,就按手在他们头上。神的道兴旺起来; 在耶路撒冷门徒数目加增的甚多,也有许多祭司信从了这道。

第二个,审判罪恶。 很多弟兄姊妹搞不清楚,忍耐和审判的区别。我们一刀切,要么全部都忍,连罪恶都忍;要么全部都审判,连该忍耐的时候我们都起来审判了。但是教会要审判罪恶,掷地有声! 你看,当教会里面有罪恶的时候,有人倒下来,这就是教会君王性强,属天的权柄通行在教会当中。

第六章,我们不仔细看这个故事。大家都知道教会中常常会有危机发生,但是教会中有君王的职分,神是我们的王。这个危机不仅他们找到了合神心意的解决的方法,你看见人就是神的方

法。所以《祈祷出来的能力》,Power through prayer,邦兹弟兄有这么一段话: "人在寻找方法,但是神在寻找人,因为人就是神的方法"。这一次他们供给上出了问题,后勤上出了问题,饭食、厨房里面出了问题,使徒们定下了解决方案,"从你们中间选出七个有好的名声,被圣灵充满、智慧充足的人,让他们来解决。"

所以他们选的这七个人有个背景,都是讲希腊话的犹太人。 表面上看,你以为是耶路撒冷教会出了问题,但是事实上圣灵在 为教会的扩展做铺垫。就是因为圣灵要往外邦去,就是因为安提 阿教会要建立起来,所以耶路撒冷教会出了问题。圣灵的思路是 这样。

我们可能要等到下一次讲了。

当你讲到教会是怎么扩展的?怎么从耶路撒冷的教会扩展到安提阿的教会?怎么从耶路撒冷到了外邦人的地方?那么圣灵是怎么引导的?圣灵是把危机带到教会里来,而产生了扩展的路,这是圣灵引导的方法。在这件事情上,好像是一个不大的事情,耶路撒冷教会其实反映出了当时时代的张力,就是有的是根正苗红的希伯来人所生的希伯来人,但是很多人他讲不来希伯来话,他讲的是希腊话。那些受希腊影响比较多的犹太人和希伯来人产生了矛盾,谁的需要先被顾到?当然是讲希伯来话的犹太人先被顾到。

那么教会就发现了他们的一个问题,所以教会就懂得让合适的人、让他们自己的人来解决他们自己的问题,但自己的人要有合适的人。这个说来话长。那么当他们这么做的时候,他们不知道在这里有两个人是为保罗铺路的:司提反和腓利。司提反是第一号,腓利是第二号,圣灵没有那么多的篇幅,所以其他的人事情没有跟我们细讲。但是司提反的事跟我们讲了,腓利的事跟我

们讲了。司提反是第七章, 腓利是第八章, 然后保罗是第九章。 弟兄姊妹, 圣灵有一个工作呼之欲出, 但这个工作是借着教会的 危机而带进来的。

弟兄姊妹,这还是内部的问题。所以今天教会里面我们遇到很多的问题,外忧内患这也是教会的危机。但是我们需要有光,你要知道主有祂的目的,主有祂所要做的、祂所要得着的,那就是外邦人的教会。主要扩充教会的度量,从耶路撒冷的光景要进步到真正的教会、新约的教会。一章到七章再好,这个教会还不纯粹,因为这个教会的犹太色彩太重,这不过是过渡时期的产物。

新约真正的教会是耶路撒冷、是安提阿的教会,所以圣灵要做从耶路撒冷到安提阿的工作,那么祂许可有危机进来。所以什么是君王? 人看见的是危机,但是你也许看不见,可是当你顺着神的旨意去解决问题的时候,你把转机带到了教会,这就是君王的执事。

化危机为转机,这个话比较容易明白,但是这不是我们通常讲的。我们讲的危机就是钱少了,我们讲的转机就是钱多了。弟兄姊妹,你不要听错了,化危机为转机,本来圣灵的工作出不来,这叫做危机。所以主就让它得了一些病,有一些症状,但这个症状不是根子。根子是什么?根子是神所要的,今天教会没有认识到。神要的是犹太人加外邦人,那才叫做教会。但是今天你只顾及到犹太人,所以神在耶路撒冷教会里面许可他们遇到一点张力,但这个张力是要把他们引到外邦。所以他们耶路撒冷教会忠心他们不知道,他们只是带出了两个人来——司提反和腓利。

但是有了司提反和腓利以后,结果就有了保罗。保罗不是第一个讲希腊话、在希腊人中间传福音的,用《使徒行传》来看, 腓利是第一个。而且腓利传福音很神奇,被神提到了埃塞俄比亚 太监的面前,福音传好了,又把他提到海边去,就告诉我们腓利 是在圣灵中传福音的。司提反是在圣灵中殉道的, 腓利是在圣灵中传道的, 哪有那么巧? 弟兄姊妹, 死而复活的能力是得着保罗的秘诀。

在耶路撒冷教会他们不知道,他们只是解决他们的问题;但是在他们所找到的解决方案里面,神能把基督的死和基督的生彰显在这两个人的身上,那么他们忠心了,神负责,保罗就落地了。保罗身上的特点就是司提反加上腓利的特点,保罗是要有人催生的,是司提反和腓利催生了保罗。

那我们回到神的国度。当有危机来,十字架才能做工;当有危机来,教会能迎面而上,不是逃避十字架。教会能迎面而上,教会的方法就是属神的人,你看见教会把对的人放上去,结果就产生了对的结果——保罗就出现了、大马色的异象就出现了、约帕的异象就出现了、哥尼流家里面发生了,然后安提阿教会,终于就出现了。

要得着安提阿教会,弟兄姊妹,圣灵要做那么多的工作,这 叫做圣灵的引导。圣灵,但是这个里面有一个很重要,就是教会 要有君王的职分,很多时候危机来了,你看教会被冲的,好像仇 敌可以横冲直撞。一个危机来了,教会完全招架不住,平常聚会 好好的,平常外面人很多的;但是一个危机来了,教会就被冲得 稀里哗啦,这是教会缺少君王的职分。

但是反过来,当危机来了,迦勒说"巨人是我的食物,我的日子如何,力量也如何"。教会应该是吃巨人的,应该是吃困难的,应该是吃逼迫、吃疫情的。这一些都让教会能更成长,让教会能带下神在时代中的旨意,那就是君王的职分。

## 3. 受膏的君王 - 神的国

### 受膏的教会: 君王职分

### 几点实行的提醒

#### (1) 爱的牧养

- 约21:15 他们吃完了早饭,耶稣对西门彼得说:「约翰(在马太十六章十七节称约拿)的儿子西门,你爱我比这些更深吗?」彼得说:「主啊,是的,你知道我爱你。」耶稣对他说:「你喂养我的小羊。」
- 约21:16 耶稣第二次又对他说:「约翰的儿子西门,你爱我吗?」彼得说:「主啊,是的,你知道我爱你。」耶稣说:「你牧养我的羊。」
- 约21:17 第三次对他说:「约翰的儿子西门,你爱我吗?」彼得因为耶稣第三次对他说「你爱我吗」,就忧愁,对耶稣说:「主啊,你是无所不知的;你知道我爱你。」耶稣说:「你喂养我的苦

#### (2) 权柄的托付

可3:14-15 他就设立十二个人,要他们常和自己同在,也要差他们去传道,并给他们权柄赶鬼。

#### (3) 争战的组织

- 士5:2 因为以色列中有军长率领,百姓也甘心牺牲自己,你们应当颂赞耶和华!
- 士5:9 我心倾向以色列的首领,他们在民中甘心牺牲自己。你们应当颂赞耶和华!

我们给大家三点就好了。你今天要实行君王,第一个,君王就是牧人。想想大卫,大卫为什么会做君王?因为他忠心牧羊。所以这很容易明白的,在新约的教会里面谁是君王?谁是在爱中做牧人的?谁就是王!权柄,爱的权柄,爱的多权柄就大。

所以《约翰福音》二十一章这个结尾其实是君王的结尾。主问彼得,"你要做牧人,喂养我的小羊、牧养我的羊、喂养我的羊。"你要能做牧人,主把真正的核心点出来,主说"你爱我比其他的更多吗?那你就是王,你就是牧人。"

你仔细读这里,三个托付是有所不同的,那就是君王的责任。 第一,喂养我的小羊。牧养的第一个就是,有的羊他自己找不来 食,他没有力量去找食物的,你要把没有食物吃的小羊让他有食 物吃,这也是最简单的。我们稍微学一点功课,我们就能帮助小 羊。

第二,你照顾我的羊。中文没有说喂养,中文翻成牧养。那意思就是 care for my sheep。你照顾我的羊!最起码有病的羊,我们有没有照顾?有特别需要的羊,有问题的羊,在那里哀鸣的

羊——照顾我的羊! 但弟兄姊妹, 记得是主的羊。所以我们是属灵的照顾他, 你说我不懂得照顾, 至少陪伴。照顾我的羊, 花时间在他们的身上。

怎么做小组长?第一,喂养那些幼小的羊;第二,照顾那些有病的羊;最难的第三点,喂养我的羊。这些羊你可以说老羊。这些羊不大好养,很多东西他看不上,很多东西他都懂,但是他做不来,这样的羊你也要喂养他。弟兄姊妹,这个是君王的职分。如果对于小羊能喂养,对于病羊能照顾,对于我们很多的这些老羊,一样你身上有权柄,你讲他能够听、他能够听得进。弟兄姊妹,这个是君王的权柄,爱的牧养。

第二个,权柄的托付。主耶稣来到地上,他做工的方法,这 三年半里面,根据四福音的记载,祂把祂主要的力量放在十二个 人身上。如果我们今天讲的是一个地方性的教会,有一百二十个 人,弟兄姊妹,我们要去顺服这设立十二个人的榜样。

我们刚刚讲的对于教会的牧养,很多时候你只要有一班人、有几个同工就好了。但是我们今天分成小组的时候,小组最大的目的,最重要的目的,我不敢讲小组里的羊都能够牧得好,但是最起码,如果一百二十个人分成了五个组,五到十个组,十个组每一组也有十二个人。但是如果你有了十个组以后,你今天一套服事的班子就不够了。本来是有一个教会负责人,现在最起码十个组有十个负责人了。 主耶稣设立十二个人,如果人少一点,我们信心大一点,十个人一组,弟兄姊妹,你在这一百二十个人里面,你就要设立十二个人。门徒最早就是一百二十个人(虽然有五百人),所以你可以说初期教会一开始的那个雏形是一百二十人到五百人,祷告聚会、擘饼聚会一百二十个人来,但真的名册上有五百个人。

主耶稣对这样的规模祂设立了多少人?他设立了十二个人。

如果精一点,一个对十个;如果粗一点,一个对四十个。 主耶稣训练这十二个人,让他们这十二个人到有一天能独当一面。其实这一百二十到五百人个人托给这十二个人,只是刚开始而已。

你如果了解使徒们最后的去向,多马到了印度,安德烈到了俄国的境地,为什么主要设立这十二个人?只是让他们今天对小事忠心,有一天主要把大的事情托付给他们。主没有满足就设立一个彼得就好了。如果是这样,天主教讲的也许是对的。但不,弟兄姊妹,主设立十二个人。

我们今天每一个教会,我们最起码你如果人多一点,那不是十二个人,你今天通常弟兄服侍弟兄,姊妹服侍姊妹。所以如果我们有一班人的话,我们最起码我们说给我十二个弟兄,给我十二个姊妹。每一个人在他们身上能把一些灵魂背在身上,能把一些羊背在身上,你能把教会的一个单元、教会的一个组,你需要设立他们,设立他们就是他们还不成熟,你给他们这个位置。当你设立他们的时候,主常与他们同在,主也给他们权柄。主常与他们同在、主训练他们、主差他们去传道、主给他们操练的机会,主给他们权柄赶鬼,主就支持他们、就扶持他们、就成全他们。弟兄姊妹,君王怎么来的?权柄怎么来的?权柄有一个托付、培养、扶持的(过程)。经过这三年半以后,你看见在神的家中有栋梁之材、有君王之才、有将领之才。

今天在中国教会里面,权柄的亏缺有一个很重要的,就是我们不懂得托。我们懂得扶持我们自己的人、听我们话的人,但是我们不懂得 delegate, 把权柄托付给人。主耶稣的这四句话设立十二个人,常与他们同在,差他们去传道,给他们权柄赶鬼。

弟兄姊妹,今天教会实行的太少了! 君王,教会要有团体君 王的权柄,我不敢讲个个都可以做牧人,但是最起码每一组都有 牧人,这个我们是可以达得到的目标。如果教会里面一百二十个 人,有十组、有十二组的牧人,有十二位弟兄,有十二位姊妹, 弟兄姊妹,我不讲每一组还要有同工,就是有一个弟兄组长,有 一个姊妹组长,如果今天教会忠心的,我不相信教会里面君王的 权柄、君王的职分是隐藏的,是软弱的。如果我们照着主耶稣的 样式去做,圣灵也印证我们的工作。那在这里你看见可以有一批 人站起来,那就是军长了。

第三点,《士师记》五章 2 节、9 节,「以色列中有军长率领」,「我心倾向以色列的首领」,这其实是圣灵的呼召。在旧约以色列人的时候,以色列中有军长率领,所以百姓甘心牺牲自己。那么为什么百姓甘心牺牲自己?那就告诉我们这一些军长、首领,他们在什么事情上带领百姓?他们在牺牲自己的事上做了百姓的榜样、做了百姓的军长,带进了百姓都甘心牺牲自己的光景。

那么如果这样的光景在神的百姓中间,神就在我们中间得着 真正的称颂,「你们应当颂赞耶和华」这一句同样一句话,我们 知道《士师记》是争战的书,《约书亚记》是争战的书,那是正 面的;《士师记》是争战的书,那是反面的,但是为什么有反面 的光景?里面有一句,很重要的钥匙,那就是神百姓有问题的地 方。所以你看只要出了一个士师,整个以色列的光景都改变。

那么我们今天不是要《士师记》,不是出一个牧师传道人,不是出一个前面的弟兄,今天能够像主耶稣一样带进十二个人,面对将来一百二十个人到五百个人,能带进十二个人,他们每一个人都能独当一面,而不是要做巨型教会的牧师,这不是主设立彼得的意思。

主设立的是十二个人, 主今天在教会中设立的是以色列的军长、以色列的首领, 因为他们甘心牺牲自己, 他们做仆人服侍弟兄姊妹, 所以弟兄姊妹中间有服事的火, 有服事的风气, 有服事的膏油。神在我们中间当然得着赞美, 所以这是君王的职分。我

想这三个职分, 我们就挑简单的三个点。

# 第三段 受膏的身体

### 4. 受膏的身体 - 神的家

诗133:1 (大卫上行之诗。)看哪,弟兄和睦同居是何等的善,何等的美!诗133:2 这好比那贵重的油浇在亚伦的头上,流到胡须,又流到他的衣襟;

诗133:3 又好比黑门的甘露降在锡安山;因为在那里有耶和华所命定的福,就是永远的生命。

2:42-47 彼此交通

4:32-37 彼此相爱

耶路撒冷的榜样: 5:12-16 同心合意

6:1-7 彼此服事

那么最后你就能看见神的家。如果我们中间祭司的职分兴旺、 先知的职分刚强、君王的职分有力量,那么那个结果当然是《诗 篇》133篇的结果,在这里充满了膏油!那膏油是谁带进来的? 是祭司的职分带进来的、是君王的职分、是先知的职分带进来的, 那么才会有身体的受膏。

祭司、君王、先知都是要服事身上的弟兄姊妹,都是要服侍 那些慕道的朋友,让他们也变成基督身上的肢体。所以如果我们 说建造基督的身体,那么弟兄姊妹,首先要有祭司、君王和先知。

我们这样看了以后,应该大家对于基督的身体,用耶路撒冷教会做例子,那应该是看得很清楚。

### 4. 受膏的身体 - 神的家

弗4:11 他所赐的,有使徒,有先知,有传福音的,有牧师和教师,

弗4:12 为要成全圣徒, 各尽其职, 建立基督的身体,

弗4:13 直等到我们众人在真道上同归於一,认识神的儿子,得以长大成人,满有基督长成的身量

弗4:15 惟在爱中坚持真理,凡事长进,连於元首基督, (原文另译)

弗4:16 全身都靠他联络得合式,百节各按各职,照著各体的功用彼此相助,便叫身体渐渐增长,在爱中建立自己。

#### 属灵的职分

#### 身体的职分

| 属灵的职分   | 常见教会 | 堂会聚会处 |
|---------|------|-------|
| 敬拜 (祭司) | 一人   | 几人,多人 |
| 话语(先知)  | 一人   | 几人    |
| 牧养 (君王) | 一人   | 一班    |

建造身体重要实行众人灵修的建立多人,众人交通与进深多班小组的牧人

那么我最后帮大家简化,回应我们讲到教会的敬拜,教会的话语,教会的牧养。那么你今天如果是建造基督的身体,敬拜应该是人人的特权,每一个人都可以享受这个敬拜,然后人人都有这个责任,贡献你那一点点的圣灵的水流。

第二,话语,我们最起码要有多人,那我们盼望能带进众人。 牧养,你不要局限在一班,一班人能带一群人,但是我们有一个 大群,可是我们也有小群。每一小群麻雀虽小,五脏俱全。你要 面对弟兄姊妹,好的聚会,聚会中间有敬拜、擘饼的部分,有听 信息的部分,有彼此交通的部分。那当你在为着这一些有安排, 事前有准备,事后有回顾,你把弟兄姊妹们的问题把它找出来, 然后在主面前寻求,和弟兄姊妹、和同工我们一起祷告,甚至和 年长的弟兄们交通。你慢慢地学习服事,每一个小组都有一些肢 体在学习、在忠心地服事。那么久而久之,你看见教会里面牧养 的职分——刚开始可能你照顾不来,但是你在神的恩典中慢慢地 长进,这一个生命力远远超过有一班老练的弟兄姊妹服侍教会。

如果教会里面是一群年轻的弟兄姊妹,他们虽然很多事情做

的不对,他们很多事情没有经验,但他们肯学。主耶稣出来服事带的这一批人,没有带五六十岁的,教会里面年长的弟兄姊妹有用,但是教会里面真正应该走在侍奉第一线的,应该是主耶稣那个时候,主耶稣是 30 岁,祂带的这一些彼得、雅各、约翰,同龄的就是这一批人,让教会里面这一些青年的、中年的弟兄姊妹能学习作王,教会就很容易(产生)那个君王的权柄。

那他们在那里,他们需要年长一点的扶持他们,年长的肯把 权柄托付给他们,他们肯虚心的接受年长的引导,弟兄姊妹,你 才能够看见君王职分的通行。

这个目标好像很大,我就给每一点,我们就告诉弟兄姊妹今 天最需要的一步。这一步能走得通,那么祭司这个敬拜、话语和 牧养就能走得通。

在敬拜的事上,要看我们能不能让全教会(参与)——你不能达到众人,但弟兄姊妹,至少有一半以上的弟兄姊妹能进入每一天亲近主的生活,每一天在主面前弹琴、唱诗、祷告、做祭司。如果这件事情在我们中间能够通行,这是正常的生活,但是今天教会都不正常,连很多同工们都没有每一天亲近主的生活,那么只有教会正常了,祭司才会正常。

如果大家平常我们自己都挤不出时间来祷告、亲近主的,那弟兄姊妹,饼杯面前的祷告,就变成是作秀了,你原谅我这么说。那么聚会中的公祷就变成是尽责任尽义务了。难怪只有那一些有责任的弟兄姊妹,他们有祷告的负担,其他弟兄姊妹都找借口躲在后面。

如果祭司的职分要明显,我们必须、教会必须拿下每一天人 人灵修的这一块耶利哥、这一块伯特利与艾。如果这个拿不下来, 迦南地,祭司的迦南地是拿不下来的。那靠主的恩典,弟兄姊妹, 我们在一些聚会中,慢慢、慢慢我不敢讲质量有多高,但是普遍 的意识,大家知道灵修是解决一切问题的良药。弟兄姊妹心里面 有认识,然后慢慢学习每一天亲近主,弟兄姊妹,教会祭司的职 分才可能被显出来。

第二个,话语。那么我们要学习彼此交通和更进深的神的话语的造就。彼此造就、彼此交通只是第一步,但是如果大家吃的不多的话,给的就不会多。所以一面我们要给小组的聚会,给弟兄姊妹时间去彼此交通;但另一面更长远的,你需要帮大家简化。今天这个时代就是复杂、太多东西了,所以弄半天只是买书没有看书,只是觉得我要读得很多,但是一点都没有读。

那么我们需要找到一条路,让弟兄姊妹那些能够多吃一点的,让他多吃一点。如果教会里面有彼此交通往前去,然后进深能往前去,那么很自然而然话语的执事、先知的执事在这个教会里面就能达到团体的地步。

然后第三个,牧养。那今天的重点就是好好的去做小组。很多教会把小组当成了聚会的形式,弟兄姊妹,错了,小组真正的目的是君王的产生。那不是一个人两个人,有些教会传道人他来带十几个组,每个组跑。Miss the whole point。你根本就没有找到靶心在什么地方。如果教会里面没有做组长的君王,小组要想羊要喂养的好,那根本是海市蜃楼,摸不到的,那只是一个梦。

所以为什么我们说小组的第一个目的不是牧养,而是牧人, 因为没有牧人就不可能有牧养。我们不敢目标很高,人人都能够 被养得很壮,那我们第一个目标是至少在教会中有一批人能做以 色列的军长。这是小组工作的重点,这是主耶稣服事的重点。

所以这三点如果今天教会里主能把拦阻除去,能让大家知道 这个是教会的方向,那么弟兄姊妹,祭司的职分、先知的职分、 君王的职分,如果能显出来,那么圣灵的工作怎么可能显不出 来?基督的同在,基督的丰满怎么可能显不出来?那么我们就找 到路了。

我们一起祷告。

# ♦ 祷告

主,越过我们的有限! 主, 祢是工作的主, 在大卫的时代, 祢只要找到了一个合你心意的君王, 祢就能扭转那一个时代; 在撒母耳的时代, 祢只要找到一个合乎祢心意的祭司和先知, 祢就能扭转那一个时代。

主,但愿今天我们不是寻找一个人,主,我们能说基督在我们中间做君王、做祭司、做先知。主,开启我们里面,开启祢的教会,让我们能听见良人的声音,让我们能看见成熟的道路。我们不能但是祢能! 祢是信实的,你必成就这事!

主,继续在我们中间工作,感谢祢今天给了我们最好的环境。 主,但愿我们能够看见的不仅仅是危机,主,我们能在圣灵里面 摸到转机,能把祢所要的来带给你。我们不是空手来到耶路撒冷, 我们能把迦南的土产带来给我们的主。荣耀都归给祢的名!继续 祝福祢自己的话,让祢的话能够说出来,也让祢的话有落脚之处。

听我们同心合一的祷告,奉主耶稣基督宝贵的名求,阿们!